

#### فهرس الموضوعات

# الوحدة الأولى: مدخل إلى الفقه الطبي أو لاً: المراد بالفقه الطبي ..... ثانيًا: اهتهام المسلمين الأوائل بعلم الطب ..... ثالثًا: حكم تَعَلُّم الطب رابعًا: أهداف دراسة مقرر الفقه الطبي ..... الوحدة الثانية: مقاصد الشريعة الإسلامية أوَّلًا: حفظ الدين ثانيًا: حفظ النفس ثالثًا: حفظ العقل ..... رابعًا: حفظ العرض والنسل ...... خامسًا: حفظ المال الوحدة الثالثة: القواعد الفقهية وأهم تطبيقاتها أو لاً: قاعدة: (الضرريُّز ال) ...... ثانيًا: قاعدة: (الضرر يُدفع بقدر الإمكان) ثالثًا: قاعدة: (الضرر لا يُزال بمثله) رابعًا: قاعدة: (الضرر الأشد يُزال بالضرر الأخف) خامسًا: قاعدة: (درء المفاسد مقدم على جلب المصالح) سادسًا: قاعدة: (الضرورات تبيح المحظورات) سابعًا: قاعدة: (الضرورة تُقدَّر بقدرها)

1.

11

17

1 2

11

19

77

7 2

40

41

44

45

40

47

3

49

## فهرس الموضوعات

# الوحدة الرابعة: أحكام التداوي والمداواة أولاً: حكم التداوي ..... ثانيًا: الجراحة الطبية ثالثًا: حكم التخدير ..... رابعًا: أحكام الأمراض المعدِيّة والوبائيَّة .. خامسًا: حكم المداواة بين الجنسين ..... سادسًا: أحكام العورات والخَلوة ..... الوحدة الخامسة: التداوي بالمحرمات أولًا: حكم التداوي بالمحرَّمات ..... ثانيًا: الأدوية المحتوية على الكحول ...... ثالثًا: التداوي بالمخدِّرات رابعًا: الأدوية المحتوية على الجيلاتين خامسًا: الأجزاء المأخوذة من غير مأكول اللحم كالخنزير ..... الوحدة السادسة: الإذن الطبي أولًا: معنى الإذن الطبي ..... ثانيًا: أهمية الإذن الطبي ثالثًا: حُكم الإذن الطبي رابعًا: الحالات التي يَسقط فيها الإذن الطبي ..... خامسًا: شُروط الإذن الطبي ..... سادسًا: انتهاء الإذن الطبي .....

٤٤

27

٥٣

01

7.

78

77

71

71

٧.

77

77

٧٨

V9

۸.

## فهرس الموضوعات

|       |   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                   |
|-------|---|---------------------------------------------------------|
|       |   | الوحدة السابعة: السر الطبي                              |
| ٨٤    |   | أولًا: موقف الإسلام من السِّرِّ الطبي                   |
| ٨٥    |   | ثانيًا: حالات الأسرار وحكمها                            |
|       |   | الوحدة الثامنة: الضمان والمسؤولية الطبية                |
| 4 7   |   | أولًا: معنى المسؤولية والضَّمان                         |
| 4 7   |   | ثانيًا: أركان المسؤولية                                 |
| 98    |   | ثالثًا: مسؤولية الطبيب: معناها وأقسامها                 |
| 9 &   |   | رابعًا: شروط انتفاء المسؤولية عن الطبيب                 |
| 90    |   | خامسًا: آثار ثبوت المسؤولية الطبية                      |
|       | ب | الوحدة التاسعة: أحكام العبادات الخاصَّة بالمريض والطبيد |
|       |   | أولًا: الطهارة                                          |
| • • • |   | ثانيًا: الصلاة                                          |
| 11.   |   | ثالثًا: الصوم                                           |
| 117   |   | رابعًا: الحج                                            |
|       |   | الوحدة العاشرة: الأحكام المتعلقة بالنكاح                |
| 1 7 7 |   | أولًا: ما يُباح وما يَحْرُم في العَلاقات الجنسية        |
| 174   |   | ثانيًا: الأمراض الوراثية                                |
| 177   |   | ثالثًا: التلقيح الصناعي                                 |
| ١٣١   |   | رابعًا: الإجهاض                                         |
|       |   |                                                         |

## فهرس الموضوعات خامسًا: تحديد جنس الجنين ... 147 144 سادسًا: تحديد وتنظيم النسل ..... 18. سابعًا: عمليات تغيير وتصحيح الجنس ثامنًا: حكم عمليات الرَّتْق العُذْري ..... 124 الوحدة الحادية عشر: أحكام الاحتضار والموت أولًا: آداب الاحتضار 1 2 1 1 2 9 ثانيًا: الموت الدماغي ..... 104 ثالثًا: الأمراض المية وس من شفائها ...... 104 رابعًا: قتل الرحمة 100 خامسًا: حكم تشريح جثث الموتى ..... الوحدة الثانية عشر: أحكام النوازل والمسائل المستجدة أولًا: الجراحة التجميليَّة ..... 17. 178 ثالثًا: الهندسة الوراثية ....... 177 111 رابعًا: نقل وزراعة الأعضاء ...... 177 خامسًا: إنشاء البنوك الطبية البشرية 111 سادسًا: هدايا الشركات العاملة في المجال الطبي سابعًا: أحكام التأمين الصحى ..... 112

## مقدِّمَة

الحمدُ لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد...

فإن الله تعالى أرسل رسوله محمدًا الله بخير الشرائع وأكملها؛ حيث جاءت الشريعة الإسلامية كاملةً شاملةً لشَتَى المجالات وكافة الميادين، ومن مظاهر هذا الشمول استيعاب المستَجدَّات في جميع الميادين والمجالات ذات العَلاقة بالحِرَاك البشري ومنها المجال الطِّبِي؛ إذ إن من أهم فروع فقه النوازل ما يتعلق بالفقه الطِّبِي الذي يتناول أحكام المستَجدَّات الفقهِيَّة في الجانب الطِّبِي.

والجمعيَّة العلمِيَّة السعودِيَّة للدراسات الطبِّيَّة الفقهِيَّة منذ إنشائها وهي تحمل رؤية واضحة تَنُصُّ على «أن تكون الجمعِيَّة مرجعًا علميًّا رائدًا في الدراسات، والاستشارات، والتعليم المستمر، والبحث العلمي في القضايا الطبِّيَّة الفقهِيَّة»، وتحقيقًا للذراسات، والاستشارات، والتعليم المستمر، والبحث العلمي في القضايا الطبِّيَّة الفقهِيَّة»، ويُسهِم في تجسير العَلاقة بين هذين العِلمَيْن العِلمَيْن الفقه والطب.

## وقد مرَّ هذا المشروع العلمي بعدة مراحل:

المرحلة الأولى: تنظيم ورشة عمل ضَمَّت المتخصصين والمهتمين بتدريس الفقه الطبي في كليات الطب في المملكة؛ بهدف التشاور وتبادل وجهات النظر واقتراح مفردات المقرَّر.

المرحلة الثانية: تشكيل لجنة علميَّة منبِّقَة من مجلس إدارة الجمعية لوضع منهج تأليف المقرَّر والصيغة النهائية لمفرداته. المرحلة الثالثة: التعاقد مع مركز علمي متخصص في إعداد المناهج والمقررات الدراسية وفق خُطَّة عمل مشتركة وبرنامج زمني محدَّد؛ لإعداد المقرَّر وصياغته وتصميمه وإخراجه الفني.

المرحلة الرابعة: تحكيم المقرَّر ومراجعته من قِبَل متخصصين في الفقه والطب.

وقد تمت الاستفادة عند إعداد هذا المشروع من الأبحاث العلمية المعَدَّة في موضوعات المقرَّر، بالإضافة إلى أبحاث وقرارات وفتاوَى الهيئات العلمية، والمجامع الفقهية، والمؤتمرات العلمية، والموسوعات الفقهية المتخصصة.

وقد أشرف على تأليف المقرر ومراجعته وإنجاز هذا المشروع العلمي فضيلة الدكتور صالح بن محمد الفوزان؛ عضو مجلس إدارة الجمعية.

والجمعية إذ تقدِّم هذا المقرَّر تأمل ممن يَطَّلع عليه من المتخصصين والخبراء والأساتذة والطلاب أن يُقدِّم ما يراه من ملاحظات ومقترحات؛ لتطوير المقرَّر وتحسينه، وإرسال ذلك على عنوان الجمعية.

واللُّهُ نسأل أن ينفع بهذا المشروع، ويجعله خالصًا لوجهه الكريم، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

رئيس مجلس إدارة الجمعيَّة أ.د. خالد بن عبد الغفار آل عبد الرحمن



# مدخك إلى الفقه الطبي

أولاً: المراد بالفقه الطبي.

ثانيًا: اهتمام المسلمين الأوائل بعلم الطب.

ثالثًا: حكم تَعَلُّم الطب.

رابعًا: أهداف دراسة مقرر الفقه الطبي.



## أُولًا: المراد بالفقه الطبي

- أ- تعريف الفقه:
- ١- تعريف الفقه لغةً:

النقه لغة؛ الفهم مطلَقًا، قال تعالى -حكايةً عن قوم شعيب: قَالُواْ يَشُعَيْبُ مَانَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ... الله المود]. وقال

تعالى: ... وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحُدِهِ وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسبيحَهُم ... كُنْ [الإسراء]. فالآيتان تدلان على نفي الفهم مطلقًا.

٢- تعريف الفقه اصطلاحًا:

الفقه: هو العلم بالأحكام الشرعية العملية المكتسب من أدلتها التفصيلية(١).

ب- تعريف الطب؛

- الطبي اللغة:

يُطلَق الطب في اللغة على معان، منها:

١ - علاج الجسم والنفس، يُقال: طَبَّهُ، طبًّا إذا داواه.

٢- الحِذْق في الأشياء، والمهارة فيها، ولذلك يُقال لمن حَذَقَ بالشيء، وكان عالمًا به: طبيب. وجمع الطبيب: أَطِبَّاء،
 وأطبَّة، فالأول جمع كثرة، والثاني جمع قلّة.

٣- السِّحْر، يُقال: فلان مَطبُوب: أي مسحور، وهذا على سبيل التفاؤل، فإن العرب تطلِق بعض الألفاظ الدالة على
 السلامة، وتستعملها فيها يضادها من باب الفأل، فسموا المسحور مطبوبًا.

 $\xi$  – الدلالة على الشأن، والعادة، والدهر، فيقال: ما ذاك بطبي: أي بشأني، وعادتي، ودهري $^{(7)}$ .

والمعنى المتعلق من هذه المعاني بعنوان البحث هو المعنى الأول، وهو علاج الجسم، والنفس.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (١/ ٥٥٣)، الصّحاح (١/ ١٧٠)، القاموس المحيط، تاج العروس من جواهر القاموس (١/ ٣٥١).



<sup>(</sup>١) الإبهاج في شرح المنهاج، علي بن عبد الكافي السبكي (١/ ٢٨).

#### - الطبي الاصطلاح:

هو علمٌ يُتَعَرَّف منه أحوال بدن الإنسان من جهة ما يصح ويزول عن الصحة؛ ليحفظ الصحة حاصلة، ويستردها زائلة (۱).

أو علمٌ وفنُّ يتعلق بالمحافظة على الصحة والوقاية من الأمراض وتخفيفها وعلاجها(٢).

#### ج- تعريف الفقه الطبي:

يمكن أن يُعَرَّف الفقه الطبي بأنه: الأحكام الفقهية والقواعد الشرعية المتعلقة بالمِهَن الصحية (٣).

## ثّانيًا: اهتمام المسلمين الأوائل بعلم الطب

حَظِيَ علم الطب باهتهام بالغ من المسلمين في ظل الحضارة الإسلامية، ولَقِيَ تشجيعًا كبيرًا وعنايةً واسعةً من خلفاء المسلمين وسلاطينهم على مَرِّ العصور الإسلامية، تجلَّى ذلك في:

- أ- الاهتهام الكبير بهذا العلم تعلَّمًا وتعليهًا وعنايةً، بتعريب الآثار السابقة لهم، وتطوير هذا العلم بمدارِسِه وفروعِه، وتشجيع المنتمين له، ومن مظاهر التشجيع:
- الاهتهام الكبير بإنشاء دُور التعليم التي تُعْنَى بتدريس العلوم الطبية، وفي اختيار الأطباء المبرَزِين للتدريس في هذه المراكز، والإشراف عليها؛ حيث تعدَّدَت تلك المراكز وتنوعت، فَدُرِسَ علمُ الطب في المساجد ومنازل العلهاء، ومجالس طبيَّة عامَّة.
- ظهور مدارس أُنشِئَت خصيصًا لتدريس هذا العلم، لم يكن لها غرض آخر غير تدريس الطب، يُشرِف عليها أساتذة متخصصون، ويُدرِّسُ فيها رؤساءُ الطب المتميِّزُون، ويطبَّق فيها نظام تعليمي دقيق، مما كان له الأثر الواضح في تطور الدراسات الطبية وارتقائها.

<sup>(</sup>١) القانون في الطب لابن سينا (١/ ١٣).

<sup>(</sup>٢) موسوعة الفقه الطبي، مؤسسة الإعلام الصحي، السعودية، المحور الأول: التمهيد والمداخل، ص (٤٣).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

## الفقه الطبى

- ب- الانفتاح على مآثر الطب عند الأمم السابقة، وبخاصة الطب اليوناني، والعمل على نقل مجموعات كبيرة من المؤلَّفات
   الطبية اليونانية إلى اللغة العربية في مختلف فروع العلم.
- ج- إضافة الكثير من البحوث والابتكارات والتجارب الشخصية في الطب، فكُثُرَت الشروح من واقع المشاهدة، وازدادت عناية المسلمين في هذا العلم، حتى بلغ درجةً عاليةً من التطور، وسار به العلماء شوطًا كبيرًا، فوضعوا له أصولًا ومناهج نظرية، وألَّفُوا فيه كتبًا كثيرةً في مختلف التخصصات الطبية.

## ويمكن تلخيص أهم إنجازات المسلمين في الطب كما يلي:

- المسلمون هم أول مَن سَنَّ قوانينَ لمارسة علوم الطب، ووضعوا اختباراتٍ لطلاب علم الطب، وظهر لنا أعظم طبيب مسلم في العالم، وهو أبو القاسم الزهراوي.
  - المسلمون هم أول من اخترع خيوط الجراحة في المستشفيات على يد الرازي.
    - اكتشف المسلمون الدورة الدموية الصُّغرَى على يد ابن النفيس.
- إنشاء المسلمين للمستشفيات والاهتمام بها، حتى إنهم كانوا يُعطُون للمريض ملابسَ جديدةً ومبلغًا من المال لأسرته طوال فترة تمريضه.
- كُتُبُ المسلمين في الطب، والتي ظَلَّت تُدرَّس في جامعات أوروبا قرونًا عديدةً إلى آواخر القرن التاسع عشر، مثل كتاب: (القانون في الطب لابن سينا، والحاوي للرازي)، وغيرها من الكتب.
- اختراع المسلمين آلات الجراحة في مستشفيات العالم على يد أطباء المسلمين في الدولة الإسلامية، وأعظم تلك الأدوات التي اخترعها أبو القاسم الزهراوي بالأندلس.
- كما أن المسلمين أول من أرسَى قواعد الطب الجراحي، وجعلوا له أصولًا وقواعد ثابتة، وكانت مدارس الأندلس الطبية هي الوحيدة في أوروبا، والتي تخرِّج أطباء مؤهَّلين للجراحة في خياطة الجروح.

## ثالثًا: حكم تعلم الطب

الناس في مختلف العصور والأزمنة محتاجون إلى وجود الطبيب الذي يسعى في معالجة مرضاهم، وتختلف الحاجة إليه بحسب اختلاف الظروف والأحوال، وإذا لم تُسَدِّ حاجة المجتمع من الأطباء، فإن حياة الناس وأرواحهم ستكون مهددة بخطر

الأمراض وجراحات الحروب والحوادث التي تُفضي بهم إلى الموت والهلاك في الغالب؛ لذا فالطب من فروض الكفاية، فإن الحرّف والصناعات التي لا بد للناس منها في مَعايشِهم -كالفلاحة - فرض كفاية، فالطب والحساب أولى (۱). ويقصَد بفرض الكفاية: الذي إذا قام به مَن يكفي سقط الإثم عن الباقين، وإن لم يَقُم به من يكفي أثم الناسُ كُلُّهُم. أو: ما يُقصَد حصوله من غير نظر بالذَّات إلى فاعله، فهو واجب على الكلِّ، ويسقط الوجوب بفعل البعض، ويأثم الكلِّ بتركه (۱). وقد نص فقهاء الإسلام وأثمته الأعلام في كتبهم على حكم فرضية تعلُّم الطب على الكفاية، بل لم يقف الأمر عند ذلك، وإنها تعدَّاه إلى حَثِّ الهمم وتشجيعهمُ النفوسَ لتعلُّمه، حتى قال الإمام الشافعي :: «لا أعلمُ علمًا بعد الحلال والحرام أنبل من ولها يُستدَلُّ به على أن تعلُم الطب حتى قيل: «كان مع عظمته في علم الشريعة، وبراعته في العربية، بصيرًا بالطب» (۱).

١- حاجة المسلمين لذلك، فمِنَ الضرورات الخمس التي جاءت جميع الشرائع للمحافظة عليها: النفس والعقل، وهما في حاجة ماسَّة إلى تعلُّم الطب ودراسته والتخصص فيه، فها لا يتم الواجب إلا به، وما لا تتم الحاجة الماسَّة إلا به فهو من فروض الكفاية.

٢- أمره ﷺ لبعض أهل البادية بالتداوي، فعن أسامة بن شَرِيك م قال: كُنْتُ عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ، وَجَاءَتِ الأَعْرَابُ فَقَالُوا: يا رَسُولَ اللهِ؟ أَنتَدَاوَى؟ فَقَالَ: «نَعَمْ، يَا عِبَادَ اللهِ، تَدَاوَوْا، فَإِنَّ اللهَ ﷺ يَضَعْ دَاءً إِلَّا وَضَعَ لَهُ شِفَاءً، غَيْرَ دَاءٍ وَاحِدٍ». قَالُوا: مَا هُوَ؟ قَالَ: «اهْرَم»(٥).

وأهل البادية قِلَّة قليلة بالنسبة لأهل الحضر، وكذلك هم أَقَلَّ عُرضَةً للأمراض من غيرهم، فإذا أُمِرُوا بذلك، فمن باب أولى أهل المدن والحواضر، فهم قِوَام الأمة، وابتلاهم الله بكثير من الأمراض الحادثة، فحاجتهم إلى التداوي لا تُداني حاجة أهل البادية.

٣- تعاطيه الله الله العديد من الأطباء له ولغيره من الصحابة دليل على أن تعلم الطب من فروض الكفايات.
 ٤- إذا كان تعلم الحياكة والسباكة ونحوهما من فروض الكفاية، فمن باب أولى تعلم الطب.

11 ho

<sup>(</sup>١) روضة الطالبين (١/ ٣٢٢).

ر) الفروق للقَرَافي (١/ ١١٦)، المنثور في القواعد للزَّركَشي (٣/ ٣٣)، والمُغْنِي (٩/ ١٦٢)، والموسوعة الفقهية الكويتية (٣٢/ ٩٦).

<sup>(</sup>٣) آداب الشافعي ومناقبه للرازي (٤/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٤) الطب من الكتاب والسنة للبغدادي ص (١٨٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود، وابن ماجه، والترمذي، وقال: حسن صحيح.

## رابعًا: أهداف دراسة مقرر الفقه الطبي

يستهدف هذا المقرر شرائح متعددة كالأطباء، والمارسين الصِّحِيِّين، والباحثين الشرعِيِّين، وعامة الناس والقُرَّاء، إلا أن المراد هنا بيان أهداف تدريسه لطلاب كليات الطب البشري، وطلاب الكليات الصحيَّة الأخرى، ومن هذه الأهداف(١).

- 1 \_ يجد فيه الطبيب الحلَّ لما يُعْرَض عليه من نوازل طبية، ويستطيع الحكم عليها، وهو طريق إلى معرفة أحكام دينه، وهو مأمور بالالتزام بأحكام الشرع والاعتصام بها؛ تصحيحًا لعقيدته وعبادته ومعاملاته وكافَّة تعاملاته.
- ٢- إبراز الحكم الشرعي لتعلم الفقه الطبي، فعمل الطبيب ينطوي على ممارسات كثيرة لها أحكام شرعية بالنص أو الاستنباط؛ لذا يجب على الطبيب ومتعلم الطب أن يعرف الأحكام الشرعية المتصلة بعمله؛ حتى لا يقع في مخالفة شرعية دون علمه.
- ٣- إبراز كمال الشريعة الإسلامية وصلاحيتها لكل مكان وزمان، وشمولها لكثير من الأحكام الفقهية للنوازل في شتى المجالات، ومنها المجال الطبي.
- ٤ ـ أن الفقه الطبي من فروع الفقه الإسلامي، وفي تعلمه عناية بالفقه الذي جاء الحَثُّ عليه والأمرُ بتعلمه، كما في قوله ( مَنْ يُردِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُهُ فِي الدِّين (٢).
- ٥ أن تعلُّم الفقه الطبي قد يكون من معايير اختيار التخصص الذي يختاره طالب الطب، فإذا عَلِم حكمَ بعض المارسات الطبية فإنه قد لا يختار التخصصات التي قد تنطوي على ممارسات محرَّمة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه والترمذي، وقال: حديث صحيح.



<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي، المحور الأول: التمهيد والمداخل، ص (٣٩).







أَوَّلًا: حفظ الدين.

ثانيًا: حفظ النفس.

ثالثًا: حفظ العقل.

رابعًا: حفظ العرض والنسل.

خامسًا: حفظ المال.



## الفقه الطبى

يهدف الإسلام إلى إصلاح المجتمع وسلامته، وطهارة نفس أفراده، فوضع ضروريات: هي حفظ الدين، والنفس، والعقل، والعرض، والنسل، والمال، وأطلق عليها مقاصد أصلية.

#### تعريف المقاصد:

المقاصد في اللغة: جمع مَقْصِد، وهو: الوجهة أو المكان المقصود(١).

وفي الاصطلاح: المعاني والحكم الملحوظة للشارع في جميع أحوال التشريع أو معظمها؛ بحيث لا تختص ملاحظتها بالكون في نوع خاص من أحكام الشريعة (٢).

الضرورات الخمس؛ هي أهم مقاصد الشريعة، وكل واحدة منها مَقْصِد ضروري الوجود في دين الله المتفق على رعايتها في جميع الشرائع: الدين، والنفس، والعقل، والنسل، والمال؛ لأن مصالح الدين والدنيا مبنية على المحافظة عليها.

## أولًا: حفظ الدين:

الدين هو المقصد الأول من مقاصد الشريعة، وبدون هذا المقصد ينفرط عقد الأمة، من أجل هذا كان نهجُ الإسلام في حماية الدين مُحْكَمًا، فحرَّم كل ما من شأنه أن يَمَسَّ هذا الدين، وجعل حفظ الدين على أصوله المستقرة، وما أجمع عليه سلف الأمة من الأمور الواجبة على الحاكم (٣).

## أ- وسائل حفظ الدين:

النهي عن الشرك: وهو يشمل جميع أنواع الشرك؛ الشرك بالله في ربوبيته، والشرك به في ألوهيته، والشرك به في أسهائه وصفاته، وهو معنى قوله سبحانه وتعالى: وَاعْبُدُوا الله وَلا تُشْرِكُوا بِهِ عَسَيْعًا ... الله [النساء].

ومن أجل حفظ الدين وضع الإسلام عقوبة مشددة للخروج من الإسلام إلى الكفر: وهي قتل المرتد؛ مصداقًا لقول النبي الله الذين وضع الإسلام عقوبة مشددة للخروج من الإسلام إلى الكفر: وهي قتل المرتد؛ مصداقًا لقول النبي الله الله الله الله عقوبة مشددة للخروج من الإسلام إلى الكفر: وهي قتل المرتد؛ مصداقًا لقول النبي الله عنه المرتد؛ مصداقًا لقول النبي الله عنه الله عن

كما أوجب إزالة المفاسد والمنكرات من المجتمع؛ إذ لا يمكن الادِّعَاء بحفظ الدين مع ترك المفاسد والمنكرات بلا إنكار ولا إزالة، مع توفر القدرة على ذلك (٥).

<sup>(</sup>١) المصباح المنير، والمعجم الوسيط.

<sup>(</sup>٢) مقاصد الشريعة للطاهر ابن عاشور، ص (٥١).

<sup>(</sup>٣) الأحكام السلطانية للهاوردي ص (٤٠).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري.

<sup>(</sup>٥) الأحكام السلطانية ص (٥-٧).

كما كلف الله تعالى عباده بالإيمان بهذا الدين والعمل به، وكذا كلفهم بالدعوة إليه وتعليمه، وبيان أحكامه وآدابه، قال تعالى: قُلُ هَاذِهِ عَسَبِيلِي آَدَعُوۤ إلِلَى اللَّهِ عَكَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَشَبْحَنَ اللّهِ وَمَآ أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ۖ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

ب- حفظ الدين وصلته بالطب:

#### وهذا المقصد يخص الصحة الجسدية والعقلية، ويظهر ذلك فيما يلي:

- ١-حفظ العبادات، وبالتالي فإن العلاج الطبي يُسْهِم مباشرةً في حفظ العبادات عن طريق الحفاظ على الصحة الجيدة، مما يعطى العابد الطاقة الجسدية والعقلية اللازمة للقيام بمسؤوليات العبادات.
  - ٢- العبادات الأساسية التي تعتمد على الطاقة الجسدية هي الصلاة، والصوم، والحج.
- ٣\_ الجسد الضعيف لا يتمكن من أداء هذه العبادات على أكمل وجه، وكذلك الصحة المتوازنة ضرورية لفهم العقائد ودرء الفهم الخاطئ للقواعد.
- ٤ تحريم التداوي عن طريق السحر والشعوذة والتهائم والحلقات التي لا فائدة طبية منها؛ لأنها من الشرك والتعلق بغير الله، وفي تحريمها حفظ للدين.

## ثانيًا: حفظ النفس:

لم يكتفِ الإسلام بسنِّ قوانين القِصاص والحدود والكفارات والدِّيَات من أجل حفظ النفس، بل إنه قرر تدابير للوقاية من جريمة القتل؛ لأنَّ الإسلام إذا حرَّم شيئًا حرَّم الأشياء التي توصل إليه، وبها أن حفظ النفس من مقاصد الشرع الكلية ومقاصده الضرورية، فقد أحاطته الشريعة بكل ما يمنع النيل من هذه الصيانة، والحفظ في إطارات كلية وجزئية.

#### أ- وسائل حفظ النفس:

أ- حرمة دم المسلم وأي عضو منه: وعصمته مما عُلِمَ من الدين بالضرورة، والنصوص بهذا متظاهرة، فلا يجوز الاعتداء عليه بقتل، أو خدش فأكثر، ولا قتل نفسه ولا العبث ببدنه، والتصرف فيه بها يضره ولا ينفعه، كالخصاء (۱)، والوشم (۲)، ونحوه، سوى ما كان لموجب شرعي من حَدٍّ أو قِصاص في نفس أو طرف، أو بتر عضو مريض لمرضه حتى لا يسري إلى بدنه.

<sup>(</sup>٢) الوَّشْم: غرز الجلد بالإبرة حتى يخرج الدم، ثم يذُر عليه نحو نيلة ليزرق أو يخضر بسبب الدم الحاصل بغرز الإبرة. مغني المحتاج (١ / ٤٠٦).



<sup>(</sup>١) الخِصَاء: قطع الأنثيين (الخصيتين) مع بقاء الذكر. الحاوي الكبير للماوردي (٩ / ٣٤٠).

ب- أن الشرع رتب التدابير الجزائية الرادعة عن الاعتداء على النفس من قصاص، ودية، وكفَّارة، وإثم، فمن أجل الاحتياط والوقاية من شيوع الاعتداء على الحياة الإنسانية، كان حكم القصاص، قال تعالى: وَكُنبُنا عَلَيْمِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْرَ وَالْمَعْيِّ وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُنُ وَالسِّنَ بِالسِّنِ وَالْجُرُوحَ عَلَيْمِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْرَ فَالْمَعْيِّ وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُنُ وَالسِّنَ بِالسِّنِ وَالْجُرُوحَ قَصَاصُ ... فَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ اللْفُلْفُ اللَّهُ الللِّهُ الللِّهُ الللْفُولُ اللَّهُ اللْفُلْمُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللللِّهُ الللْفُلُولُ الللْفُلْفُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

وبَيَّن جزاء قتل النفس فقال تعالى: وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ, جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيها وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ, وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا اللهُ الساء].

وَلِعِظَمِ جريمة قتل النفس جاء ترتيبها الثاني بعد الشرك بالله، قال الله تعالى: وَٱلَّذِينَ لَايَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا عَالَى عَلَى اللهُ عَالَى: وَٱلَّذِينَ لَايَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا عَالَى عَالَى عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَ

دَلَّتْ هذه الآية على أنَّه ليس بعد الكفر أعظم من قتل النفس بغير الحق، ثم الزنا(١).

ج- أنه لا يُباح شيء من بدنه بالإباحة: فكما حَرُمَ على الإنسانِ قتلُ نفسه، أو قطع عضو منه، فيَحرُم عليه إباحة شيء من ذلك للغير، فقد حَرَّمَ الله القتل والجرح، صونًا للعبد، وأعضائه، ومنافعها عليه، ولو رضي العبد بإسقاط حقه من ذلك، لم يُعتَبر رضاه، ولم يُنفَّذ إسقاطه (٢).

د- حماية الشرع له قبل و لادته: فأوجب الدية في الجناية على الجنين، مع الإثم (٣).

ه- تحريم الإجهاض: فلو أجهضت أم جنينها لوجبت عقوبتها بدِية الجنين لورثته (٤).

و- النهي عن تمني الموت: لضر نزل بالإنسان، قال رسول الله على: «لَا يَتَمَنَّينَّ أَحَدُكُمُ المَوْتَ مِنْ ضُرٍّ أَصَابَهُ»(٥).

ز- حث المسلم على إنقاذ الأنفس من الهَلَكَة: وذلك من أعظم القربات، وأَجَلِّ الطاعات، قال الله تعالى: مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِيَ إِسْرَةِ يَلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّما قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَخْيَاها فَكَأَنَّما قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ... (٣) [المائدة].

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١٣ / ٧٦).

<sup>(</sup>٢) الفروق لأبي العباس القرافي (١ / ١٤١).

<sup>(</sup>٣) المغني لابن قدامة (٨ / ٤٠٩).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه.

ومن أسباب الهلاك المرض، فبذل السبب من المسلم لأخيه في إنقاذه من مرضه، إنقاذٌ له من الهلاك بأي سبب من علاج، أو تغذيته بدم مضطر إليه.

- ح- تحريم التمثيل بالإنسان: تشفّيًا وانتقامًا، وإهانةً وإيذاءً، وإهدارًا لحرمته وكرامته، وتغييرًا لخلق الله، كالتمثيل في الحروب والمعارك وكتغيير خلق الله مثل: خِصاء الآدمي، والوشم، والنمص (١).
- ط- إباحة المحظورات من أجل حفظ النفس: فقد أُبِيح للمضطر في المخمصة الذي لا يجد إلا محرَّمًا، كالميتة، أو مال الغير، ويغلب على ظنه الهلاك إن لم يأكل من هذا المحرَّم، يلزمه منه بقدر ما يدفع عن نفسه الهلاك (٢)؛ لقول الله عز وجل: """ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهُ إِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ الله [البقرة].

## ب- حفظ النفس وصلته بالطب:

أ- شَرَع الإسلام التداوي: لما فيه من حفظ النفس الذي هو أحد المقاصد الكلية من التشريع، بل إنه جعله واجبًا على الشخص، إذا كان تركه يُفْضِي إلى تلف نفسه، أو أحد أعضائه، أو عَجْزِه، أو كان المرض ينتقل ضرره إلى غيره، كالأمراض المعدية (٣).

عن أسامة بن شَريك ﴿ عَنْ قَالَ: ﴿ كُنْتُ عِنْدَ النَّبِيِّ ﴾ وَجَاءَتِ الْأَعْرَابُ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ؟ أَنتَدَاوَى؟ فَقَالَ: نَعَمْ، يَا عِبَادَ اللهِ تَدَاوَوْا، فَإِنَّ اللهُ لَمْ يَضَعْ دَاءً إِلَّا وَضَعَ لَهُ شِفَاءً، غَيْرَ دَاءٍ وَاحِدٍ، قَالُوا: مَا هُوَ؟ قَالَ: الْمُرَمُ ﴾ (١٠).

وكما شرع التداوي شرع الوقاية من الأمراض قبل حدوثها، ويُقْصَد من ذلك تحصين أفراد الأمة بما يمنع انتشار الأمراض بينهم، سواء كانت وراثية أو معدِية، وكذلك الابتعاد عن المرض لقول رسول الله على : «لَا يُورِدُ مُمْرِضٌ عَلَى مُصحِّ»(٥).

ب- مشروعية الفحص الطبي قبل الزواج: لما له من الفوائد العديدة، مثل: معرفة الأنيميا والتشوهات، والأمراض
 الوراثية، والأمراض المعدية، ورفع الحرج عن الأسر التي ترغب في زواج أولادها.



<sup>(</sup>١) النمص: إزالة الشعر الناعم، الذي يغطي الجلد من الوجه. معجم لغة الفقهاء ص (١٤٨).

<sup>(</sup>٢) البيان في مذهب الإمام الشافعي (٤/ ٥٥١). المبدع في شرح المقنع (٨/ ١٤).

<sup>(</sup>٣) الفتاوى الهندية، لجنة علماء برئاسة نظام الدين البلخي (٥/ ٣٥٠). المجموع (١٨/ ١٢). قرار تَجُمُع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره السابع بجدة في المملكة العربية السعودية من ١٢ إلى ١٧ ذو القعدة ١٤١٢هـ، الموافق ٩-١٤ مايو ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود وابن ماجه والترمذي وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم.

## ثالثًا: حفظ العقل:

العقل هو مناط التكليف، وبه فَضَّلَ الله الإنسان على بقية أنواع الحيوان؛ لذا حَرَصَت الشريعة الإسلامية على تحريم كل ما يضر بالعقل، ومما شرعه الإسلام لحفظ العقل ما يلي:

أ- حرَّم الله تعالى كل مُسكِر وجعل حد السُّكْر بالجلد، وحرَّم القليل والكثير من المُسكِرات، قال تعالى: يَتأَيُّهَا ٱلَّذِينَ - اَمنُوَّا إِنَّمَا ٱلْخَمُّرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَضَابُ وَٱلْأَزْلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَأَجْتِنْبُوهُ ... نَّ اللَّادة].

فالخمر في حال سَترِها للعقل تجعل متعاطيها أشبه بالسفيه الذي لا يحسن التصرف، أو المجنون الذي لا يشعر بها يرتكب من جرائم تخل بالدين والشرف.

وبين النبي ﷺ أن الخمر داء، فقد سأل طارق بن سويد النبي ﷺ عن الخمر يصنعها للدواء. فقال: «إِنَّهَا لَيْسَتْ بِدَوَاء، وَلَكنَّهَا دَاءً»(١).

فهذا الحديث يدل على أنه يَحْرُم التداوي بالخمر، وأنها داء (٢).

ومما نَصَّ عليه العلماء أن «المعالجة بالمحرَّمات قبيحة عقلًا وشرعًا، أما الشرع فها ورد في الأحاديث النبوية. وأما العقل فهو أن الله سبحانه وتعالى حرَّمه لخبثه، فإنه لم يُحرِّم على هذه الأمة طيِّبًا عقوبةً لها، كما حرَّمه على بني إسرائيل بقوله: فَيُظُلِّمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتٍ أُحِلَتُ لَهُمْ ... الله الساء] (٣).

ب- حَرَّمت الشريعة الإسلامية المخدِّرات والمفتِّرات؛ لما فيهم من الأضرار والمفاسد، وورد النهي في السُّنَّة عن كل مُسْكِر ومُفتِّر.

فعن أم سَلَمَة ﴿ عَنْ عَلَى اللهِ اللهِ عَنْ كُلِّ مُسْكِرٍ وَمُفَتِّرٍ » (٤). والمفتِّر كل شراب يورث الفُتُور والخَوَر في الأعضاء (٥).

and Noti

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم.

<sup>(</sup>٢) تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي (٦ / ١٦٨).

<sup>(</sup>٣) الطب النبوي لابن القيم ص (١١٦).

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود.

<sup>(</sup>٥) عون المعبود شرح سنن أبي داود، ومعه حاشية ابن القيم (١٠ / ٢٩).

## وقال ﷺ: «كُلُّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ، وَكُلُّ خَمْرٍ حَرَامٌ»(١).

ويُقاس حكم قليل الحشيش على قليل المُسْكِر بجامع مخامرة كل منها للعقل(٢).

والمخدِّرات كلها مُسكِرة، والوعيد المترتب على تعاطي الخمر، هو الوعيد المترتب على تعاطي أنواع المخدِّرات المختلفة، بجامع اشتراك الكل في إزالة العقل، ولعموم نهيه عن كل مُسْكِر ومفتِّر.

هذا وقد أثبتت الأبحاث الطبية الحديثة مخاطر إدمان شرب الخمر والمخدِّرات على أجهزة الجسم المختلفة، وأثبتت أيضًا أن شرب الخمر قد يُفضِي إلى الوفاة بالتسمم الكحولي، وأن الإدمان يُفضِي إلى الجنون، ولهذا نرى الأطباء يوصون المريض بعدم تناول المشروبات الكحولية، وإلا عرض نفسه للخطر، وكل هذه الأضرار التي في الخمر أصبحت الآن حقائق علمية مؤكَّدة تُدرَّس لطلبة الطب في أنحاء العالم (٣).

ج- النهي عن الاعتداء عليه بأي نوع من أنوع الاعتداء، كالضرب ونحوه. ولقد جعل الإسلامُ الدِّيةَ كاملةً في حق من ضرب آخَر، فأذهب عقله (٤).

د- تحريم استخدام المخدِّر إلا في الضرورة وعند الحاجة؛ لأنه يعطل العقل الذي يُعَدُّ أعظم نعم الله على الإنسان، وهو مناط التكليف، فيجب حمايته من كل ما يكون سببًا في زواله وإفساده، مع الأضرار الأخرى للمخدِّر؛ قياسًا على الخمر، ولحديث النهى عن كل مُفتر (٥).

هـ- يقوم الطب بدور هام في حفظ العقل عن طريق علاج الأمراض الجسدية؛ حيث إن علاج الجسد من آلامه يزيح الضغط العصبي الذي يؤثر على الحالة العقلية.

وكذلك علاج الحالات النفسية لحفظ الوظائف العقلية، وأيضًا علاج إدمان الكحوليَّات والمخدِّرات لمنع تدهور الحالة العقلية للإنسان.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم، واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي لابن تيمية (۳٤ / ۲۰۶).

<sup>(</sup>٣) في رحاب الطب النبوي (٢٥ / ٢٧١).

<sup>(</sup>٤) المغنى (٨/ ٤٣١).

<sup>(</sup>٥) من فتاوَى اللجنة الدائمة س (٢) من الفتوى رقم (٣٦٨٥).

## رابعًا: حفظ العرض والنسل:

حرم الله سبحانه الأعراض كما حرم الدماء والأموال، وخطب بذلك الرسول ﷺ في آخر حياته، والمسلمون في أعظم اجتماع لهم في حَجَّة الوداع، ومما قال في خطبته تلك: «فَإِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا، فَلْيَبَلِّغ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ»(١).

#### أ- وسائل المحافظة على العرض:

- ١ تحريم الفواحش كالزنا واللواط؛ إذ فيهم إإفساد للمجتمعات، وإشاعة للفاحشة فيها.
- ٢- تحريم القذف (الرمي بالزنا) ومشروعية الحدعلى القاذف، قال تعالى: وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَدَاً وَأُولَئِيكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ اللهِ اللهُولِي اللهُ اللهِ ال
  - ٣- تحريم مداواة الرجل للمرأة والعكس دون ضرورة.
  - ٤- تحريم خلوة الطبيب بالطبيبة أو الممرضة لغير ضرورة.

#### ب- وسائل حماية النسل:

خلق الله الإنسان ليعمر الحياة، ويستغل فيها ما منحه الله من خيراتها، من بركات السماء، وكنوز الأرض، فكانت عمارتها تقتضي وجود هذا الإنسان إلى يوم القيامة؛ لذا كان حفظ النسل ضرورة من ضرورات الحياة، ومن وسائل حماية النسل،

١- تحريم قتل الأولاد، قال تعالى: ولا نُقَنْلُواْ أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَتِي فَعَنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيّاكُمْ ۚ إِنّا قَنْلَهُمْ كَانَ خِطْعًا كَيْرًا اللهِ اللهَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

٢- تحريم الإجهاض إلا للضرورة، كما لو أخبر الأطباء الثقات أن بقاء الجنين يؤدي إلى موت الأم (٢).

٣- تحريم استئصال القدرة على الإنجاب في الرجل أو المرأة: وهو ما يُعرف بالإعقام أو التعقيم، ما لم تَدْعُ إلى ذلك الضرورة بمعاييرها الشرعية، بِنَاءً على أن من مقاصد الزواج في الشريعة الإسلامية الإنجاب والحفاظ على النوع الإنساني، وأنه لا يجوز إهدار هذا المقصد؛ لأن إهداره يتنافى مع نصوص الشريعة وتوجيهاتها الداعية إلى تكثير النسل، والحفاظ عليه والعناية به، باعتبار أن حفظ النسل أحد الكُليَّات الخمس التي جاءت الشرائع برعايتها(٣).

<sup>(</sup>٣) قرار مجلس مجمع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره الخامس بالكويت من (١-٦) جمادى الآخر ١٤٠٩هـ، الموافق (١٠-١٥) كانون الأول (ديسمبر) ١٩٨٨م.



<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) مجلة البحوث الإسلامية، الجزء رقم: (٦٣)، الصفحة رقم: (٧٧٣)، الإصدار: من ربيع الأول إلى جمادي الثانية لسنة ١٤٢٢هـ.

3- يُسْهِم الطب في حفظ النسل عن طريق التأكد من العناية الجيدة بالأطفال؛ حتى يصبحوا أفرادًا أَصِحَّاء في المجتمع، يمكنهم تقديم نسل جديد ذي صحة جيدة، وعلاج عقم الذكور والإناث يضمن تكاثرًا ناجحًا، والعناية بالسيدات الحوامل، والعناية بالأطفال في مرحلة ما قبل الولادة، كل هذا يضمن أطفالًا أَصِحَّاء يكبرون في صحة جيدة.

## خامسًا: حفظ المال:

لقد شرع الإسلام وسائل لحفظ المال إيجادًا وتحصيلًا، كما شرع له وسائل لحفظه بقاء واستمرارًا.

## أ- وسائل الحفاظ على المال إيجادًا وتحصيلًا:

- ١- الحث على السعي لكسب الرزق وتحصيل المعاش، قال تعالى: هُو ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَٱمشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ عِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّذ
- ٢- إباحة المعاملات العادلة التي لا ظُلْمَ فيها ولا اعتداء على حقوق الآخرين: ومن أجل ذلك أقر الإسلام أنواعًا من العقود كانت موجودة بعد أن نقّاها مما كانت تحمله من الظلم، وذلك كالبيع والإجارة والرَّهن والشركة وغيرها، وفتح المجال أمام ما تكشف عنه التجارب الاجتهاعية من عقود، شريطة أن لا تنطوي على الظلم بطرف من الأطراف، أو تكون من أكل أموال الناس بالباطل.

#### ب- وسائل حفظ المال من جانب العدم:

- ١- ضبط التصرف في المال بحدود المصلحة العامة: ومن ثُمَّ حَرَّم اكتساب المال بالوسائل غير المشروعة، والتي تضر بالآخرين، ومنها الربا؛ لما له من آثار تخل بالتوازن الاجتهاعي، قال تعالى: """وَأَحَلَّ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ وَحَرَّمَ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ
- ٢- كما حرم الاعتداء على مال الغير بالسرقة أو السطو أو التحايل، وشرع العقوبة على ذلك، قال تعالى:
   وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ... أَنَّ [المائدة].



٣- منع إنفاق المال في الوجوه غير المشروعة، وحث على إنفاقه في سبل الخير: وذلك مبنيٌ على قاعدة من أهم قواعد النظام الاقتصادي الإسلامي، وهي أن المال مال الله، وأن الفرد مستخلف فيه ووكيل، قال تعالى """وَأَنفِقُوا مِمَّاجَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ... أن الحديد].

ومن ثَمَّ كان على صاحب المال أن يتصرف في ماله في حدود ما رسمه له الشرع، فلا يُفْتَن بالمال فيطْعَى بسبه؛ لأن ذلك عامل فساد ودمار، ولا يجوز له أن يُسرف أو يُبذِّر، قال تعالى: """ وَلَا نُبُزِرً تَبَذِيرًا اللهُ إِنَّ ٱلْمُبَذِينَ كَانُواً إِنَّ ٱلْمُبَذِينَ كَانُواً إِنَّ ٱلْمُبَذِينَ كَانُواً إِنَّ ٱلشَّيَطِينِ ... الله [الإسراء].

٤- تنظيم التعامل المالي على أساس من الرضا والعدل: ومن ثمَّ قرَّر الإسلام أن العقود لا تَمْضِي على المتعاقدين إلا إذا كانت عن تراضٍ وعدلٍ، قال تعالى: يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُوۤاْ أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلِ إِلَّا أَن العقود لا تَحُوثَ عِن تراضٍ وعدلٍ، قال تعالى: يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُوٓا أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُوثَ يَرَاضٍ مِن تَراضٍ مِن مَن الظلم.

#### ج- حفظ المال وصلته بالطب:

- ١- إن وجود المتخصصين في طب الأبدان واجب كفائي، فيجب على المجتمع أن يُقِيم من يَقُوم به، ويقوم بالإنفاق عليه من موارد الدولة، وإلا أَثِمَ المجتمع كله، وثوابه عند الله تعالى عظيم إذا خَلَصَت النية، فالطبيب قائمٌ على ثغر من ثغور الدين، ففي الطب حفظٌ للنفوس؛ حيث إن أموال أي مجتمع تعتمد على الأنشطة المنتجة التي يقوم بها المواطنون الأصحاء، وبالتالي فإن المحافظة على صحة الأجيال وعلاج أي أمراض يضمن الحفاظ على الأموال، لذا نجد المجتمعات ذات الصحة العامة المتدنية أقل إنتاجًا من المجتمعات ذات الصحة العامة الجيدة.
- ٢- أهمية مراعاة الظروف المادِّيَّة للمرضى وعدم إثقالهم بتكاليف العلاج في العيادات والمراكز الطبية الخاصة عن طريق المبالغة في صرف الأدوية، وإجراء الفحوصات والأشعة والتحاليل التي لا حاجة لها؛ لأن الأصل حفظ أموال المرضى.
- ٣- الحرص على إطابة الكسب خاصَّة في العيادات الخاصة وعدم مجاملة الشركات الطبيَّة أو أخذ هداياها بقصد
   التأثير على الطبيب.



# الوحدةالثالثة

القواعد الفقهية وأهم تطبيقاتها





أولاً: قاعدة: (الضرريزال).

ثانيًا: قاعدة: (الضرريدفع بقدر الإمكان).

ثالثًا: قاعدة: (الضرر لا يُزال بمثله).

رابعًا: قاعدة: (الضرر الأشديئزال بالضرر الأخف).

خامسًا: قاعدة: (درء المفاسد مقدم على جلب المصالح).

سادسًا: قاعدة: (الضرورات تبيح المحظورات).

سابعًا: قاعدة: (الضرورة تُقدَّر بقدرها).



أ- تعريف القواعد:

القواعد جمع قاعدة، والقاعدة في اللغة: أساس الشيء، سواء كان هذا الشيء حِسِّيًّا، كقواعد البيت، كما قال تعالى: وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِكُمُ ٱلْقَوَاعِدَمِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ... اللهِ قَالَ البقرة]، أو معنويًّا، كقولنا: قواعد الدين؛ أي: دعائمه التي يقوم عليها(١).

القاعدة في الاصطلاح: قضية كلية منطبقة على جميع جزئيًّا تها.

وتعرف القاعدة عند الفقهاء بأنها: حكم أغلبي ينطبق على معظم جزئياته، وذلك كقولهم: (الأمور بمقاصدها)، (اليقين لا يزول بالشك) وغير ذلك<sup>(٢)</sup>.

ب- فوائد القواعد الفقهية:

تظهر أهمية القواعد الفقهية من خلال معرفة مهمتها في الفقه وفائدتها في فهم المسائل وحفظها، ويمكن إيجاز فوائدها في الأمور الأتبة:

- ١ معرفة أحكام المسائل الجزئية وتذكُّرِها؛ لأن من الصعب حفظ حكم كل جزئية على حدة، بينها يَسْهُل حفظ القواعد، وفهم كيفية التفريع عليها.
- ٢- إن دراسة الجزئيَّات بمعزِلٍ عن القواعد الفقهية الجامعة لها قد تُوقعُ في بعض الخطأ والخلط والاضطراب؛ لعدم الرابط الجامع بينها.
  - ٣- تربية اللَّكَة الفقهية، وتنمية القدرة على إلحاق المسائل وتخريج الفروع لمعرفة أحكامها.
- 3- دراسة القواعد الفقهية والإلمام بها تربي عند الباحث مَلكَة المقارنة بين المذاهب المختلفة، وتوضِّح له وجهًا من وجوه الاختلاف وأسبابه بين المذاهب؛ وذلك لأن القواعد الفقهية في أكثرها موضع اتَّفَاق بين الأئمة المجتهدين، ومواضع الخلاف فيها قليلة، فتظهر الفائدة من دراسة هذا القليل وتأمله؛ حيث إنه سبب من أسباب الاختلاف.
- ٥- إظهار مدى استيعاب الفقه الإسلامي للأحكام، ومراعاته للحقوق والواجبات، وتسهل على غير المختصين بالفقه الاطلاع على محاسن هذا الدين، وإبطال دعوى من ينتقصون الفقه الإسلامي، ويتهمونه بأنه يشتمل على حلول جزئية وليس قواعد كلية.

<sup>(</sup>٢) شرح القواعد الفقهية للشيخ أحمد بن محمد الزرقاص (٣٣).



<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص (٤٧).

## أُولًا: قاعدة: (الضررينزال)(١):

#### أ- معنى القاعدة:

أن الضرر إذا كان واقعًا يجب إزالته ورفعه، بمحو آثاره المترتبة عليه من إيذاء الناس، أو إتلاف للمال، أو إضاعة له أو غير ذلك؛ وذلك لأن الأخبار في كلام الفقهاء للوجوب الشرعي، فهذه القاعدة تُعَبِّر عن وجوب رفع الضرر، وترميم آثاره بعد وقوعه (٢).

#### ب- التطبيقات الطبية للقاعدة:

١ - مشروعية التداوي والعلاج بها أباحه الله من الأدوية؛ وذلك لأن التداوي يُزِيل ضرر المرض بإذن الله، وما ينشأ عنه من الآلام والأذى، والعجز عن القيام بالتكاليف الشرعية، وهذا الضرر يُزال بإذن الله بها أنزله من أنواع الأدوية المختلفة (٣).

٢- إعادة العضو المبتور بسبب حادث؛ وذلك لأن الإنسان يتضرر كثيرًا بفقده لعضو من أعضائه، كَيدِهِ أو رِجْلِه أو أصابعها، فيُشْرَع له دفع ذلك الضرر، بفعل هذا النوع من الجراحة الذي يمكن بواسطته إعادة ذلك العضو الذي قُطِعَ عملًا بقاعدة: (الضرر يُزال).

٣- جواز إجراء عمليات تصحيح الجنس: وهي الجراحة التي يُقْصَد بها معالجة الخُنثَى الكاذبة من الخلل الذي أصاب هويته الجنسية، أو خصائصه ومظاهره الجنسية الجسدية، ولا خلاف بين العلماء المعاصرين في إجراء مثل هذا النوع من العمليات، إذا وُجِدَت ضرورة تستدعي هذا التدخل الجراحي؛ لما في ذلك من المصلحة العظيمة، ودرء المفسدة (٤).

<sup>(</sup>٤) قرار مجلس هيئة كبار العلماء في دورته التاسعة والثلاثين المنعقدة في مدينة الطائف في الفترة من (٢٤ / ٢ / ١٤١٣هـ) إلى (١٨ / ٣ / ١٤١٣هـ). الأحكام الطبية المتعلقة بالنساء لمحمد خالد منصور ص (٧٠٧). الجراحة التجميلية للفوزان ص (٥٤٩).



<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٥). الأشباه والنظائر للسيوطي ص (٨٣).

<sup>(</sup>٢) شرح القواعد الفقهية للزرقًا ص (١٧٩). جمهرة القواعد الفقهية للندوي (١ / ١٥٦).

<sup>(</sup>٣) الهداية للميرغياني (١٠/ ٦٦). الفروع لابن مفلح (٢/ ١٦٥). المجموع للنووي (٥/ ١٠٦). القوانين الفقهية لابن جزي ص (٤٣٨).

## الفقه الطبى

- $\xi$  نقل الدم إلى المريض عند حاجته إليه؛ لأن في ذلك إزالة للضرر  $(^{(1)}$ .
- ٥- جواز نقل جزء من عضو الإنسان من مكان في جسمه إلى مكان آخر؛ كنقل الجلد أو العظم أو الغضروف، مع مراعاة التأكد من أن النفع المتوقع من هذه العملية أرجح من الضرر المترتب عليها، وأن يكون ذلك لإيجاد عضو مفقود أو إعادة شكله أو وظيفته، أو إصلاح عيب(٢).
- ٦- جواز نقل عضو من ميت إلى حي، تتوقف حياته على ذلك العضو، أو تتوقف سلامة وظيفة أساسية فيه على ذلك، بشرط أن يأذن المنقول منه قبل موته، أو يأذن ورثته بعد موته، أو يوافق ولي أمر المسلمين إن كان المتوفَّ عجهول الهوية، أو لا وارث له، ويَغلُب على الظن نجاح زرعه فيمن سيزرع فيه (٣).
- ٧- مشروعية تركيب الأعضاء الصناعية عند فقد عضو من الأعضاء، إذا لم يترتب على تركيبها ضرر؛ لأن فقد العضو ضرر كبير، فيرفع هذا الضرر بتركيب عضو صناعي بديل<sup>(١)</sup>.

## ثانيًا، قاعدة، (الضرريُدفَع بقدرالإمكان)(٥):

#### أ- المعنى الإجمالي للقاعدة:

هذه القاعدة تُفِيد وجوب دفع الضرر قبل وقوعه بكل الوسائل والإمكانيات المتاحة، بحسب الاستطاعة والقدرة، فإن أمكن منع الضرر بالكلية، وإلا فإن المنع أو الدفع يكون بحسب المستطاع؛ وذلك للتخفيف من الآثار الناتجة عنه، وهذا من باب الوقاية خير من العلاج(٢).

#### ب- التطبيقات الطبية للقاعدة:

1 - 1 مشروعية الطب الوقائي عمومًا؛ لأنه يهدف إلى دفع ضرر الأمراض قبل الوقوع الأوراض 1

<sup>(</sup>٧) الموسوعة الفقهية الطبية (٢ / ٣٢١).



<sup>(</sup>١) الإفادة الشرعية في بعض المسائل الطبية ص (١٨٤).

<sup>(</sup>٢) الموسوعة الفقهية الطبية (٢/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (٢ / ٣٣١).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق (٢ / ٣٣٠).

<sup>(</sup>٥) القواعد والضوابط الفقهية المتضمنة للتيسير لعبد الرحمن بن صالح العبد اللطيف ص (٢٧٩).

<sup>(</sup>٦) شرح القواعد الفقهية للزرقاص (٢٠٧). القواعد الكبرى للعجلان ص (٩٠).

٢- التحصين المبكر قبل حلول المرض المتوقَّع: جائز شرعًا، كالتطعيم ضدَّ الملاريا، والجدري، والحصبة، والحمى
 الشوكية، وغير ذلك من الأمراض المعدية.

والتطعيم يحقق -بمشيئة الله- دفع الضرر عن الأصحاء، (والضرر يُدفَع بقدر الإمكان)(١١).

٣- مشروعية الحَجْر الصحي على مَن أصيب بمرض مُعْدٍ: فهناك أمراض قد تَسرِي العدوَى بها إلى الأصحاء، كالطاعون والجدري وغيرهما، ومن أساليب مكافحة هذه الأمراض الحَجْر الصحي، وهو عزل المريض بهذا النوع من الأمراض عن بقية الأصحاء طيلة فترة حضانة المرض، ووضعه تحت الرقابة الطبية الدقيقة إلى أن تنتهي هذه الفترة.

قال رسول الله ﷺ: «إِنَّ هَذَا الطَّاعُونَ رِجْزُ سُلِّطَ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، أَوْ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَإِذَا كَانَ بِأَرْضٍ فَلا تَخْرُجُوا مِنْهُ، وَإِذَا كَانَ بِأَرْضِ فَلا تَدْخُلُوهَا»(٢).

فهذا الحديث يدل على مشروعية الحَجْر الصحي؛ وذلك لأنه قد يسبب إلحاق الضرر بالأصحاء، والضرر يجب دفعه بقدر الإمكان (٣).

٤- مشروعية التيمم للمريض، حتى ولو كان الماء موجودًا، إذا كان في استعماله زيادة للمرض، أو تأخير للشفاء؛
 وذلك لأن في استعمال الماء ضررًا عليه، (والضرر يُدفع قدر الإمكان)<sup>(3)</sup>.

- الحَجْر على الطبيب الجاهل، ومنع كل من ثبت جهله من الأطباء ونحوهم من مزاولة العمل(٥٠).

٥ - التخلص من النفايات الطبية ودفنها في مكان آمن، وبعيد عن المناطق التي يسكنها الناس؛ حتى لا يتضرر أحد.

٦- مشروعية التخدير عند إجراء عمليات جراحية ونحو ذلك؛ لأن في ذلك دفعًا لضرر الإحساس بالألم الذي يكون شديدًا في أغلب الأحوال.

٧- مشروعية الولادة القيصرية عند تعسر الولادة الطبيعية؛ لما في ذلك من دفع الضرر عن المولود وأمه (٢).



<sup>(</sup>١) القواعد الشرعية في المسائل الطبية للسعيدان ص (١٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) الجراحة التجميلية للفوزان ص (١١٤).

<sup>(</sup>٤) القواعد الشرعية في المسائل الطبية ص (١٨). الفتاوى الشرعية على المشكل في المسائل الطبية ص (٣١).

<sup>(</sup>٥) الموسوعة الفقهية الطبية (٢ / ٣٢١).

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق (٢ / ٣٢٣).

## ثالثًا: قاعدة: (الضرر لا يُزال بمثله)<sup>(۱)</sup>:

#### أ- معنى القاعدة :

تُبِيِّن هذه القاعدة أن الضرر الذي يجب إزالته، إنها هو الضرر الذي لا يترتب على إزالته ضرر مثله، ولا أكثر منه من باب أولى، بل إنها يُزال بلا ضرر مطلَقًا، أو بضرر أخف منه، وهذه القاعدة بمثابة القيد لقاعدة (الضرر يُزال)؛ لأنها تبين حالات الضرر الواجب إزالته، والضرر الواجب تركه لما يترتب على إزالته من ضرر مماثل أو زائد(٢).

#### ب- التطبيقات الطبية للقاعدة:

۱ - لا يجوز للطبيب أن يَصرِف دواءً لمريض يتضح أنه سيسبب له أعراضًا مماثلة لمرضه، ومن باب أولى إن كان ذلك سيزيده سوءًا(٣).

٢- لا يجوز نزع الأجهزة عن مريض يحتاج إليها من أجل مريض آخر؛ لأن (الضرر لا يزال بمثله)(٤).

٣- لا يجوز تبرع الشخص بجزء من جسده يتضرر به من أجل مريض يحتاج إليه؛ لأن (الضرر لا يزال بمثله)(٥).

٤ - المنع من إجراء العمليات الجراحية التي يغلب على الظن عدم نجاحها، وقد تؤدي إلى هلاك المريض، أو تلف بعض أطرافه، أو ذهاب بعض حواسه؛ وذلك لأن الضرر الحاصل بالمرض لا يُرفَع بمثله أو أكثر منه (١).

٥ عدم جواز التبرع بالدم إذا كان المتبرع يتضرر به ضررًا بَيِّنًا؛ لأن التبرع وإن كان يساعد على رفع ضرر بعض
 الحالات إلا أنه في هذه الحالة يُعتبر من إزالة الضرر بمثله.

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٧).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر للسُّبْكي (١ / ٥٣). الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٧).

<sup>(</sup>٣) الإفادة الشرعية في بعضَ المسائل الطبية ص (٢٤٤).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص (٢٤٦).

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ص (٢٤٤).

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق ص (٢٧).

## رَّابِعًا؛ قاعدة؛ (الضرر الأشد يُزال بالضرر الأخف)<sup>(١)</sup>؛

#### أ- المعنى الإجمالي للقاعدة:

إذا تقابل ضرران، وكان أحدهما واقعًا وهو أعظم من الآخر وأشد في نفسه، فإنه يُرتكَب الضرر الأدنى لإزالة الضرر الأعظم، إذا تعيَّن الضرر ولم يمكن إزالته بالكلية(٢).

#### وهذا المعنى قد ورد في قواعد مقاربة وهي:

- قاعدة (يختار أهون الشَّرَّيْن أو أخف الضَّرَرَيْن)<sup>(٣)</sup>.
- قاعدة (إذا تعارضت مفسدتان روعي أعظمهم ضررًا بارتكاب أخفهما)(١٠).

وقد ذهب كثير من العلماء والباحثين إلى أن هذه القواعد السابقة بمعنى واحد؛ أي: تختلف عباراتها لكن مؤدَّاها واحد، وهي تدل على اختيار الضرر الأخف دفعًا للضرر الأشد.

#### ب- التطبيقات الطبية للقاعدة:

- ١ جواز إجراء العملية الجراحية لحالة لا يمكن علاجها بغيرها؛ لأن ضرر إجراء العملية الجراحية أخف من ضرر بقاء المريض على حاله(٥).
- ٢- يجوز للمرأة أن تتناول أدوية منع الحمل، إذا كان الحمل يضر بها إضرارًا متحقّقًا، حتى ولو كان في تناول هذه الأدوية شيء من الضرر عليها؛ لأن الضرر الحاصل بالحمل أشد من ضرر تناول الأدوية، (والضرر الأشد يُزال بالضرر الأخف)<sup>(1)</sup>.
- ٣- شق بطن المرأة الحامل لإنقاذ الجنين إذا لم يمكن إنقاذه إلا بذلك، وكانت حياته مرجُوَّة بهذا الصنيع؛ وذلك لأن ضرر إجراء هذه العملية أخف من ضرر موت الجنين في بطن أمه، وكذا لو كان ضرر الولادة الطبيعية أعظم من (١) الأشياه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٨).
  - (١) الا سباه وانتظائر لا بن(٢) المرجع السابق.
  - (٣) قواعد الفقه للبركتي ص (٢٨).
  - (٤) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٩). الأشباه والنظائر للسيوطي ص (٨٧).
    - (٥) الموسوعة الفقهية الطبية (٢/ ٣٢٧).
    - (٦) قاعدة لا ضرر ولا ضرار وتطبيقاتها الطبية ص (٣٠).



## الفقه الطبى

ضرر الولادة القيصرية، فإنه يصار إلى الولادة القيصرية؛ لأن (الضرر الأشد يُزال بالضرر الأخف)(١).

فَمِن حَذَقِ الطبيب أنه حيث أمكن التدبير بالأسهل، فلا يَعْدِلُ عنه إلى الأصعب، ويتدَرَّج من الأضعف إلى الأقوى، إلا أن يَخاف فَوتَ القُوَّة حينئذ، فَيجبُ أن يَبتَدئ بالأقوى (٢).

3- جواز إجراء عمليات الترقيع الجلدي لعلاج الحروق وآثارها؛ وذلك بأخذ الرقعة من جلد المصاب نفسه، أو من جلد غيره، أو عن طريق الرقعة الصناعية؛ وذلك لأن بقاء مكان الحرق مكشوفًا ومشوهًا للإنسان فيه ضرر بقاء بالغ، وما يترتب على هذه الجراحة من مضرة التخدير، وجرح المعصوم، وقطع الجلد، هو أدنى من ضرر بقاء الحرق مكشوفًا، والضرر الأشد يُزال بالضرر الأخف (٣).

## خامسًا : قاعدة : (درء المفاسد مقدم على جلب المصالح) <sup>(؛)</sup> :

#### أ- المعنى الإجمالي للقاعدة:

إذا تعارضت مفسدة ومصلحة، وكانت المفسدة غالبة أو مساوية للمصلحة، فيُقدَّم دفع المفسدة على جلب المصلحة، فإذا أراد شخص مباشرة عمل ينتج مصلحة له، ولكنه من الجهة الأخرى يستلزم ضررًا مساويًا لتلك المصلحة أو أكبر منها يلحق بالآخرين أو بنفسه، فيجب أن يُقلع عن إجراء ذلك العمل؛ درءًا للمفسدة المقدَّم دفعها على جلب المصلحة؛ لأن اعتناء الشارع بالمنهيات أشد من اعتنائه بالمأمورات؛ لما يترتب على المناهي من الضرر النَّنافي لحكمة الشارع في النهي (٥٠). قال رسول الله على: «فَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنبُوهُ، وَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بأَمْر فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ»(١٠).

وجه الاستدلال من الحديث؛ أن اعتناء الشرع بالمنهيات فوق اعتنائه بالمأمورات؛ لأنه أطلق الاجتناب في المنهيات ولو مع المشقة في الترك، وقيَّد في المأمورات بقدر الطاقة (٧).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص (٢٦).

<sup>(</sup>٢) الطب النبوى لابن القيم ص (١٠٨).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص (٣٥٥).

<sup>(</sup>٤) الأشباه والنظائر للسُّبْكي ص (١٢٣).

<sup>(</sup>٥) الأشباه والنظائر للسيوطي ص (٨٧). الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٩٠). درر الحكام (١ / ٣٧).

<sup>(</sup>٦) متفق عليه.

<sup>(</sup>۷) فتح الباري (۱۳ / ۲۶۲).

أما إذا كانت المصلحة غالبة، وكانت المفسدة ضعيفة أو مرجوحة، فيُقدَّم جلب المصلحة على درء المفسدة، و لا يُنظَر إلى المفسدة المفسدة الموجوحة مُغتَفَرة مع المصلحة الراجحة (٢).

وهذه القاعدة تُعَدُّ من أعظم القواعد الكلية تطبيقًا وامتدادًا في مسائل الفقه عمومًا، ومسائل الطب خصوصًا؛ حيث لا تخلو كثيرٌ من الأبحاث الفقهية أثناء تناولها للمسائل الطبية من التعرُّض لها والاستناد إليها في بيان حكمها الشرعي.

#### ب- التطبيقات الطبية للقاعدة:

- ١ تحريم خَلْوَة المرأة مع الطبيب: فوجود المرأة مع الطبيب فيه مصلحة معلومة للمريض، ولكن يترتب على هذا مفسدة أعظم وهي الخلوة المنهي عنها (٣)، قال رسول الله ﷺ: «لا يَخْلُونَ رَجُلٌ بامْرَأَة إلَّا وَمَعَهَا ذُو مَحْرَم» (٤).
  - ٢ عدم جواز التداوي بالمحرَّ مات؛ لما فيها من مفاسد تفوق المصلحة المرجوة منها(٥).
  - ٣- مشروعية الحُجْر على الطبيب الجاهل؛ لأنه وإن كان في مزاولة الطب مصلحة له إلا أن فيه مفاسد عظيمة.
- ٤- مشروعية التلقيح الصناعي للضرورة، إذا كان المني والبُييْضة والرحم للزوجين، ولم يكن هناك أي احتمال لاختلاط المني أو البُييْضة، مع مراعاة الشروط والضوابط التي ذكرها أهل العلم تقديمًا لمصلحة الإنجاب على مفسدة كشف العورات.
- ٥ منع العمليات الجراحية التي يَغْلُب على الظن عدم نجاحها؛ لأن دفع مفسدة فشل العملية أهم من تحقيق مصلحة موهومة (٢).
- ٦- منع نقل الخصيتين من شخص إلى آخر لما يترتب على ذلك من مفاسد تفوق المصالح، كاختلاط الأنساب وضياعها(٧).

em Marie

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر للسُّبْكي (١/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) الذخيرة (١٣ / ٣٢٢).

<sup>(</sup>٣) شرح النووي على صحيح مسلم (٩ / ١٠٩).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

<sup>(</sup>٥) الموسوعة الفقهية الطبية (٢/ ٣٥٥).

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق (٢ / ٣٥٠).

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق (٢ / ٣٥٤).

# سادسًا: قاعدة: (الضرورات تبيح المحظورات)<sup>(١)</sup>:

#### أ- معنى القاعدة:

أن الممنوع شرعًا يُباح عند الخوف على ضياع الدين، أو النفس، أو العقل، أو النسل، أو المال، فالممنوع في الشرع يُباح عند الاضطرار.

والضرورة مشتقة من الضرر، وهي أن تَطْرَأ على الإنسان حالةٌ من الخطر أو المشقة الشديدة؛ بحيث يخاف حدوث ضرر أو أذى بالنفس، أو بالعقل، أو بالعرض، أو بالمال وتوابعها، ويتعين أو يباح عندئذ ارتكاب الحرام أو ترك الواجب، أو تأخيره عن وقته؛ دفعًا للضرر عنه في غالب ظنه ضمن قيود الشرع.

#### ب- شروط العمل بالقاعدة:

- ١- أن يحصل في الواقع خوف الهلاك أو التلف على النفس أو المال؛ وذلك بغلبة الظن حسب التجارب، أو يتحقق المرء من وجود خطر حقيقي على إحدى الضروريات الخمسة التي صانتها جميع الديانات والشرائع السهاوية:
   وهي الدين والنفس والعقل والعرض والمال.
- ٢- أن تكون الضرورة مُلْجِئَةً؛ بحيث يُخشى تلفُ نَفْسٍ أو تضييعُ المصالحِ الضروريةِ وهي: حفظ الدِّين، والنفس، والعقل، والمال، والعرْض.
- ٣- أن لا تكون للمضطر لدفع الضرر عنه وسيلة أخرى من المباحات إلا المخالفات الشرعية من الأوامر والنواهي.
- ٤- أن يقتصر المضطرُّ فيها يُباح للضرورة على القدر اللازم لدفع الضرر؛ أي: الحدِّ الأدنى فيه، لذلك قُيِّدت قاعدة (الضَّرُ ورَاتُ بقدرِهَا).
   (الضَّرُ ورَاتُ بَبيحُ المَحْظُورَاتِ) بقاعدةٍ متفرِّعةٍ وهي: (تُقَدَّرُ الضُّرُ ورَاتُ بقَدرِهَا).
- ٥- أن لا يكون الاضطرارُ سببًا في إسقاطِ حقوق الآدميِّين؛ لأنَّ (الضَّرَرَ لَا يُزَالُ بِمِثْلِهِ)؛ إذ (الضَّرَرُ يُزَالُ بِلَا ضَرَرٍ)، و(لَا يَكُونُ الاضْطِرَارُ مُبْطِلًا لِحَقِّ الغَيْرِ) فما لَجِقَ الغير من أضرار يلزمه تعويضُهم عنها.

(١) الأشباه والنظائر للسيوطي ص (٨٤). الأشباه والنظائر للسُّبْكِي (١ / ٥٠).



- ٦- أن يصف المحرَّم في حال ضرورة الدواء طبيب عدل ثقة في دينه وعلمه، وألا يوجد من غير المحرَّم علاج آخر يقوم مقامه.
- ٧- أن لا يخالفَ المضطرُّ مبادئ الشريعة الإسلامية وقواعدَها العامَّة من الحِفاظ على أصولِ العقيدة، وتحقيق العدل، وأداء الأمانات، فكلُّ ما خالف قواعدَ الشرع لا أثرَ فيه للضرورة؛ لأنَّ المضطرَّ يُخالف بعضَ الأحكامِ الشرعيةِ لا قواعدَ الشريعةِ العامَّة.

# ج- التطبيقات الطبية للقاعدة:

- ١- جواز التداوي عند الكثير من العلماء بالأدوية المشتَمِلَة على نسبة ضئيلة من الكحول غير المسكِرة عند الحاجة الماسّة،
   وعدم وجود بديل عنها، وأن يصف ذلك طبيب مسلم ثقة أمين في مهنته(١).
  - ٢- جواز شراء الدم إذا لم يوجد من يتبرع به، فيحل للمشتري دفع العِوَض، ويكون الإثم على الآخذ(٢).
    - ٣- جواز كشف الطبيب على العورة عند الضرورة، مع أن ذلك محرَّم في الأصل(٣).
    - ٤ جواز استعمال المخدِّر عند الضرورة لإجراء عملية جراحية لا يمكن إجراؤها إلا بالتخدير.

# سابعًا: قاعدة: (الضرورة تُقدَّر بقدرها)<sup>(؛)</sup>:

#### أ- معنى القاعدة:

هذه القاعدة قيدٌ للقاعدة السابقة، فإن الضرورة في الشرع وإن أبيح المحظور من أجلها إلا أن ذلك ليس على إطلاقه، بل هو مقيد بها تندفع به الضروروة، فإذا كانت الضرورة مثلًا تندفع بواحد من عشرة لم يَجُز الزيادة على ذلك الواحد، بل تتقيد

<sup>(</sup>٤) الأشباه والنظائر للسيوطي ص (٨٤). الأشباه والنظائر لابن نُجيْم (٨٦).



<sup>(</sup>١) أبحاث اجتهادية في الفقه الطبي لمحمد الأشقر ص (١٢٣). أثر قاعِدَقي (المشقة تجلب التيسير)، و(لا ضرر ولا ضرار) في المسائل الطبية المستجَدَّة لمحمد بن عبد العزيز ص (٢٠).

<sup>(</sup>٢) قرر مجلس المجمع الفقهي لرابطة العالم الإسلامي في حكم أخذ العوض عن الدم، وبعبارة أخرى: بيع الدم؛ فقد رأى المجلس أنه لا يجوز؛ لأنه من المحرَّمات المنصوص عليها في القرآن الكريم مع الميتة ولحم الخنزير، فلا يجوز بيعه وأخذ عوض عنه، ويُستثنى من ذلك حالات الضرورة إليه للأغراض الطبية، ولا يوجد من يتبرع إلا بعوض، فإن الضرورات تبيح المحظورات، بقدر ما تُرفع الضرورة، وعندئذ يحل للمشتري دفع العوض، ويكون الإثم على الآخذ، ولا مانع من إعطاء المال على سبيل الهبة أو المكافأة؛ تشجيعًا على القيام بهذا العمل الإنساني الخيري؛ لأنه يكون من باب التبرعات، لا من باب المعاوضات. المجمع الفقهي لرابطة العالم الإسلامي في دورته الحادية عشرة المنعقدة بمكة المكرمة (١٣ - ٢٠ رجب ١٤٠٩هـ).

<sup>(</sup>٣) المغني لابن قدامة (٧ / ١٠١).

الإباحة به، ويبقى ما عداه على التحريم، فالحكم الثابت لأجل الضرورة إنها يرخص منه القدر الذي تندفع به الضرورة فقط، فإذا زالت الضرورة عاد الحكم إلى ما كان عليه قبلها.

ب- التطبيقات الطبية للقاعدة:

الفروع في القاعدة السابقة يمكن عرضها هنا؛ بحيث تكون مقيَّدة بما دلت عليه هذه القاعدة:

- فالطبيب لا يجوز له أن ينظر من العورة زيادة على مقدار الموضع الذي يتم علاجه (١).
  - وشق بطن الحامل يكون بالمقدار الكافي دون زيادة.
    - واستعمال المخدِّر يكون بالحد الكافي.

### ويندرج تحت هذه القاعدة أيضًا:

- الجَبيرة (٢): فيجب أن لا تُسْتَر من الصحيح إلا بقدر ما لا بد منه (٣).
- لا يُقطَع من الرِّجْل إلا ما يُدْفَع به الضرر عن باقي الجسم، ولا يُزاد عليه؛ لأن (الضرورة تُقدَّر بقدرها)(٤).

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٦).

<sup>(</sup>٢) عظام توضع على الموضع العليل من الجسد ينجبر بها. المصباح المنير للفيومي (١ / ٨٩). القاموس الفقهي للدكتور سعدي أبو حبيب ص (٥٧).

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٦).

<sup>(</sup>٤) أثر قاعِدَتَي (المشقّة تجلب التيسير)، و(لا ضرر ولا ضرار) في المسائل الطبية المستجَدَّة ص (٨).







أولاً: حكم التداوي.

ثانيًا: الجراحة الطبية.

ثالثًا: حكم التخدير.

رابعًا: أحكام الأمراض المعدِيّة والوبائِيَّة.

خامسًا: حكم المداواة بين الجنسين.

سادسًا: أحكام العورات والخُلوة.



# أولًا: حكم التداوي:

#### أ- حكم التداوي مع الأدلة:

الأصل في حكم التداوي أنه مشروع؛ لما ورد في شأنه في القرآن الكريم، والسنة القولية والفعلية، ولما فيه من (حفظ النفس) الذي هو أحد المقاصد الكلية من التشريع.

#### وتختلف أحكام التداوي باختلاف الأحوال والأشخاص:

- فيكون واجبًا على الشخص: إذا كان تركه يُفضي إلى تلفِ نفسه، أو أحدِ أعضائه، أو عجزه، أو كان المرض ينتقل ضرره إلى غيره، كالأمراض المعدية.
  - ويكون مندوبًا: إذا كان تركه يؤدي إلى ضعف البدن، ولا يترتب عليه ما سبق في الحالة الأولى.
    - ويكون مباحًا: إذا لم يندرج في الحالتين السابقتين.
    - ويكون مكروها: إذا كان بفعل يُخاف منه حدوثُ مضاعفات أشد من العلة المراد إزالتها(١).

#### ולבנה:

ويُستَدَل على ذلك بالأدلة الدالة على إباحة التداوي على العموم، ومنها:

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ ﴾ قَالَ: «مَا أَنْزَلَ اللهُ دَاءً إِلَّا أَنْزَلَ لَهُ شِفَاءً»(٢).

وجه الدلالة: دل الحديث على الحث والإرشاد إلى التداوي.

- احْتَجَمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ، حَجَمَهُ أَبُو طَيْبَةَ، وَأَعْطَاهُ صَاعَيْنِ مِنْ طَعَامٍ، وَكَلَّمَ مَوَالِيَهُ فَخَفَّفُوا عَنْهُ، وَقَالَ: «إِنَّ أَمْثَلَ مَا تَدَاوَيْتُمْ بِهِ الْحِجَامَةُ»(٣).

#### وجه الدلالة:

أن التداوي هو حال النبي الذي كان يداوم عليه، وكان من هَديه، كما أمر به مَنْ مَرِضَ مِنْ أهله وأصحابه.

<sup>(</sup>١) قرار مجمع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره السابع بجدة في المملكة العربية السعودية من ١٢ إلى ١٧ ذو القعدة ١٤١٢ هـ، الموافق ٩ - ١٤ مايو ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: (٦٧٨).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: أخرجه البخاري: (٥٦٩٦)، ومسلم: (١٥٧٧).

ويُستَدَل لهذا أيضًا: بقواعد الشريعة العامة ومقاصدها الكلية، فقد تقرر في النصوص الشرعية وجوبُ تحصيل المصالح وتقريرها بدفع المفاسد أو تخفيفها، وأن حفظ النفس مَقصِد من مقاصد الشريعة؛ ولأن من قواعد الشريعة أن: الأصل في المنافع الإباحة، والأصل في المضارِّ التحريم (١). وأن الضرر يُزال (٢).

فكل ضرر يقع على نفس الإنسان -ومنه المرض- عليه إزالته بالطرق المشروعة.

# ب- أولوية التداوي عند تزاحم المرضى:

إذا تعدد المرضى في وقت واحد، كأن يتزاحموا على ضرورة نقل عضو أو دم إليهم، بينها الموجود عضو واحد، أو كَمية دم لا تكفى إلا لواحد منهم، أو يتزاحموا على أجهزة العناية المركزة، بأن تكون الأجهزة لا تكفي لإنقاذ الجميع، فإنه على الطبيب المختص -بحكم التجربة والمهارسة وقواعد المهنة الطبية- إيثار بعضِهم بذلك، على التفصيل التالي:

- إذا غلب على ظن الطبيب أن أحدَهم ينتفع بالتداوي (كالجهاز أو الدم أو العضو) أكثر من غيره فإنه يُقدَّم.

قاعدة الموازنة بين المصالح: أنه إذا تعارضت مصلحتان وازْدَ مَتَا؛ بحيث لم يمكنِ الجمعُ بينهما، وكان لا بد من ترك واحدة منهما للإتيان بالأخرى؛ فالمتعين فعل ما مصلحته أرجح وترك ما مصلحته أقل (٣).

- إذا كانوا في الانتفاع سواءً: فإنه يُقدَّم من جاء أولًا، ودليل تفضيل السابق منهم]: قول النبي على: «مَنْ سَبَقَ إِلَى مَا لَمْ يَسْبِقْهُ إلَيْهِ مُسْلِمٌ فَهُوَ لَهُ»(٤).

- إذا استَوَوْا في كل شيء فإنه يُلجأ حينئذ للقُرعَة، وقد أقر جمهور الفقهاء القُرعَة في الجملة، وعدوها أصلًا تُبنَى عليه الأحكام الشرعية؛ لإزاحة تهمة الميل، وتطييب القلوب، وبالتالي فالقُرعَة جائزة شرعًا، لقوله تعالى: ... إذ يُلقُونَ أَقَلَامَهُمْ الأحكام الشرعية؛ لإزاحة تهمة الميل، وتطييب القلوب، وبالتالي فالقُرعَة جائزة شرعًا، لقوله تعالى: ... إذ يُلقُونَ أَقَلامَهُمْ اللهُ عَلَا مَنْ مَنْ اللهُ مُرْكِيمَ ... عنه [آل عمران: ٤٤]، وقوله سبحانه: فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ المُدْحَضِينَ اللهُ [الصافات].

<sup>(</sup>١) الموافقات (٢ / ٦٦)، المحصول (٦ / ١٣١).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٥).

<sup>(</sup>٣) المنثور للزركشي (١ / ٣٤٩)، قواعد الأحكام في مصالح الأنام (١ / ٥١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود: (٣٠٧١)، وصححه الضياء في المختارة: (١٤٣٤).

### ثانيًا: الجراحة الطبية:

أباحت الشريعة الإسلامية تعلُّمَ الطبِّ وتعليمه وتطبيقه؛ لما فيه من المصالح والمنافع، ومن علم الطب: الجراحة الطبية:

#### - حكم تعلم الجراحة الطبية:

تعلم الجراحة الطبية وغيرها من فروع الطب هو في الأصل من الفروض الواجبة على الأمة، فيجب على طائفة منها سد حاجة الأمة إلى هذه العلوم النافعة، وتحقيق هذا الواجب متوقف على التشريح الذي يمكن بواسطته فهم الأطباء للعلوم النظرية تطبيقيًّا، فيُعتبر مشروعًا وواجبًا من هذا الوجه (١).

#### أ- أنواع الجراحة الطبية وحكم كل نوع:

١- الجراحة العلاجية:

ويعتبر هذا النوع من الجراحة أهمَّ أنواع الجراحة الطبية المشروعة، وله ثلاث حالات:

الحالة الأولى: أن تكون الجراحةُ الطبيةُ ضروريةً، وهي الجراحة التي يُقصد منها إنقاذُ المريض من الموت، أو إنقاذ عضو من أعضائه، كالجراحة الطبية في حالة انفجار الزائدة الدودية، ويجب على الطبيب في هذا النوع أن يجربها إنقاذًا لنفس المريض، حتى وإن أدت العملية الجراحية إلى تلف عضو أو قطع جزء من الأنسجة والأعضاء؛ لأن الحفاظ على حياة المريض، كامله أهم من أي عضو من أعضائه، والهدف من هذه الجراحة إنقاذ حياة المريض الذي يُعتبر من أَجَلِّ المصالح المقصودة شرعًا(٢).

الحالة الثانية: أن تكون الجراحة الطبية حاجيَّة، وهي الجراحة التي يُقصَد منها علاج الأمراض، والحالات الجراحية التي تصل إلى درجة الخوف على المريض من الموت، وتكون مَشَقَّة الألمَ، أو خوف الضرر فيها غير يسيرة، كجراحة العيون، والحكم بجواز هذا النوع من الجراحة يُعتبر متفقًا مع أصول الشرع وقواعده؛ وذلك لأن الشريعة الإسلامية راعت رفع الحرج، ودفع الضرر عن العباد، كما دَلَّت على ذلك نصوص الكتاب العزيز، قال تعالى: ... يُرِيدُ اللهُ بِحَمُّهُ

ٱلْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ... الله [البقرة].

<sup>(</sup>١) أحكام الجراحة الطبية والآثار المترتبة عليها، ص (١٧٣).

<sup>(</sup>٢) المستصفى للغزالي، ص (١٧٤).

وقد نص الفقهاء على أن المَشَقَّة تجلب التيسير (١)، وأن الحاجة تُنَزَّل منزلة الضرورة (٢).

#### الحالة الثالثة:

أن تكون الجراحة الطبية غير ضرورية ولا حاجية، وهي التي يُقصَد بها المعالجة من الأمراض التي لم تبلغ درجة المَشقَة الموجودة فيها إلى مرتبة الضروريَّات والحاجِيَّات، ولكنها أمراض تُلحِق ضررًا بالمريض، كما في تنظيف الجروح الصغيرة، وهذه الجراحة مشروعة؛ لأن الأمراض المقصودة هنا -وإن لم تبلغ مشقَّتها مبلغ المشَقَّة في الحالتين السابقتين- إلا أن المريض يَلحقه حرج وضيق، فتكون مُلحَقَة بالحاجيَّات، وتدخل تحت القاعدة الشرعية: الضرر يُزال(٣).

#### ٢- جراحة الكشف:

وهي «كل جراحة تُجْرَى للحصول على معلومات عن المرض، لا يمكن الحصول عليها بالوسائل الأخرى»(٤).

ومن أمثلة ذلك؛ الكشف عن حقيقة الأورام الموجودة في البطن، وهذا النوع جائز بِناءً على مشر وعية التداوي، والإذن به مبني على الإذن بالتداوي؛ وذلك لأن التداوي متوقف على تشخيص المرض، فيجوز فعله تحصيلًا لمصلحة المداواة؛ لأن الإذن بالشيء إذن بلوازمه (٥).

وقد تكون العمليات الجراحية في هذا النوع واجبةً، أو مندوبةً، أو جائزةً بحسب حالة المريض التي استدعت إجراء عملية التشخيص، ويجب ألا تُجرى هذه الجراحة إلا بعد أن يستنفذَ الأطباء ما في وسعهم للحصول على المعلومات الطبية بأي وسيلة أخرى هي أخف ضررًا وأقل خطورة من الجراحة (٢).

#### ٣- جراحة الولادة:

وهي الجراحة التي يُقصد منها إخراج الجنين من بطن أمه، سواء كان ذلك بعد اكتمال خلقه، أو قبله. ولها حالتان:

## أ- الحالة الأولى:

ضروريَّة، وهي التي يُخشَى فيها على الأم، أو على جنينها، أو عليهما معًا، كجراحة استخراج الجنين الحي بعد وفاة أمه. وهذا النوع من الجراحة يُعتبر مشروعًا وجائزًا؛ نظرًا لما يشتمل عليه من إنقاذ النفس المحرَّمة الذي هو من أَجَلِّ ما يُتقرَّب به



<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٧٥).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر للسيوطي ص (٦٢).

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (١٠٤).

<sup>(</sup>٤) الموسوعة الطبية الحديثة لمجموعة من الأطباء (٥/ ٩٨٣).

<sup>(</sup>٥) المنثور في القواعد الفقهية للزركشي (١ / ١٠٨).

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق.

وكذلك شق بطن المرأة الحامل الميتة من أجل إنقاذ جنينها الحي، فكما يجوز شق البطن للعلاج والتداوي، كذلك يجوز شقها لإنقاذ النفس المحرَّمة؛ ولأن بقاءها في البطن بدون ذلك يُعتبر ضررًا محضًا، فتشرع إزالته بالجراحة اللازمة للقاعدة الشرعية التي تقول: «الضرر يُزال»(۱). ومن ترك الجنين في بطن أمه عمدًا حتى يموت فهو قاتلُ نَفْس(۲).

#### ب- الحالة الثانية:

حاجية، وهي التي يحتاج الأطباء فيها إلى فعل الجراحة بسبب تعذّر الولادة الطبيعية، وترتب الأضرار عليها إلى درجة لا تصل إلى مرتبة الخوف على الجنين أو أمه من الهلاك، ومن أشهر أمثلتها: الجراحة القيصرية التي يَلجَأ إليها الأطباء عند خوفهم من حصول الضرر على الأم أو الجنين أو هما معًا، إذا خرج المولود بالطريقة المعتادة، والحكم بالحاجة في هذا النوع من الجراحة راجع إلى تقدير الأطباء، فهم الذين يحكمون بوجودها، وينبغي للطبيب أن يتقيّد بشرط وجود الحاجة، وأن ينظر في حال المرأة وقدرتها على تحمل مشقة الولادة الطبيعية، وكذلك ينظر في الآثار المترتبة على ذلك، فإن اشتملت على أضرار زائدة عن القدر المعتاد في النساء، ووصلت إلى مقام يوجب الحرج والمشقة على المرأة، أو غلب على ظنه أنها تتسبب في حصول ضرر للجنين، فإنه حينئذ يجوز له العدولُ إلى الجراحة وفعلها، بشرط ألَّا يوجد بديل يمكن بواسطته دفع تلك الأضرار وإزالتها.

#### ٤- جراحة الختان:

وهي الجراحة التي يُقصَد منها قطع الجلدة التي تغطي الحَشَفَة بالنسبة للرجال، أو قطع أدنَى جزء من جلدة أعلى الفرج بالنسبة للنساء<sup>(٣)</sup>.

وهي من أقدم أنواع الجراحة، وكانت موجودة في عهد النبي الله وقبي من بقايا الحنيفيَّة.

والأصل في مشروعية هذا النوع من الجراحة: ما ثبت في الصحيح من حديث أبي هريرة الله النبي الله قال: «الْفِطْرَةُ خَمْسُ: الإنجِتَانُ، وَالاسْتِحْدَادُ، وَقَصُّ الشَّارِب، وَتَقْلِيمُ الْأَظْفَار، وَنَتْفُ الْإِبطِ»(٤).

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر للسبكي (١ / ٤١). الأشباه والنظائر للسيوطي ص (٧).

<sup>(</sup>٢) المحلَّى بالآثار لابن حزم (٣/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين: (١٠ / ١٨٠). فتح الباري: (١٠ / ٣٤٠).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: أخرجه البخاري: (٥٨٨٩)، ومسلم: (٢٥٧).

وهذه الأشياء إذا فُعلت اتصف فاعلُها بالفطرة التي فطر الله العباد عليها، واستحبها لهم؛ ليكونوا على أكمل الصفات، وأشر فها صورة (١).

٥- جراحة التشريح: وهي تقطيع الطبيب المختص لأجزاء الجثة، ودراستها وفحصها لأهداف مشروعة (٢).

اتفق الفقهاء على جواز التشريح بغرض التحقيق في دعوى جنائية؛ لمعرفة أسباب الموت أو الجريمة المرتكَبَة، والتحقق من الأمراض التي تستدعى التشريح؛ لمعرفة العلاج المناسب لتلك الأمراض.

وكذا يجوز تشريح جثث الموتى لغرض تعلُّم الطبِّ، وقد صدرت الفتوى بهذا من جهات علمية مختلفة، منها:

١ - هيئة كبار العلماء بالمملكة العربية السعودية.

٢- مجمع الفقه الإسلامي بمكة المكرمة.

واستدلوا على ذلك بالقياس والنظر المستَند على قواعد الشريعة.

#### أ- دليلهم من القياس:

يجوز تشريح جثة الميت لغرض التعليم، كما يجوز شق بطن الحامل الميتة، لاستخراج جنينها الذي رُجِيَت حياته.

وهذا القياس اشتمل الأصل فيه على التصرف في جثة الميت بالشق والقطع؛ طلبًا لمصلحة الحي المتمثلة في إنقاذه من الموت<sup>(٣)</sup>.

#### ب- دليلهم من قواعد الشريعة:

- إن من قواعد الشرع: «ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب»(٤).

والتخصص بعلم الطب بصورة دقيقة بفروعه المختلفة -ومنها الجراحة الطبية - من الفروض الكفائية على الأمة، فيجب على طائفة منها سدُّ حاجةِ الأمة إلى هذه العلوم النافعة، وتحقيق هذا الواجب متوقف على التشريح الذي يمكن بواسطته فهمُّ الأطباء للعلوم النظرية تطبيقيًّا، فيُعتبر مشروعًا وواجبًا من هذا الوجه (٥٠).

- وهناك أنواعٌ أخرى للجراحةِ كالجراحةِ التجميليةِ، وجراحات تغيير وتصحيح الجنس، سَتَرِدُ -إن شاء الله تعالى-بالتفصيل في موضوعاتِ لاحقةِ من هذا الكتاب.



<sup>(</sup>١) نيل الأوطار: (١ / ١٤١)، فتح الباري: (١٠ / ٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) موسوعة الفقه الطبي ص (٨٤٥).

<sup>(</sup>٣) أحكام الجراحة الطبية والآثار المترتبة عليها، محمد بن محمد المختار الشنقيطي، مكتبة الصحابة، جدة، الطبعة: الثانية، ١٤١٥ هـ ١٩٩٤م، ص (١٧١).

<sup>(</sup>٤) الأشباه والنظائر للسبكي (٢ / ٨٨).

<sup>(</sup>٥) الجراحة الطبية ص (١٧٣).

ب- شروط جواز الجراحة الطبية:

# ١- أن تكون الجراحة مشروعةً:

يُعتبر إِذْنُ الشارع بفعلِ الجراحة أهم الشروطِ المعتبرَة لجواز الجراحة الطبية، فلا يجوز للمريض أن يطلب فعل جراحة، ولا للطبيب أن يجيبه إلا بعد أن تكون تلك الجراحة المطلوبة مأذونًا بفعلها شرعًا.

## ٢- أن يكون المريض محتاجًا إلى الجراحة:

سواء كانت حاجته إليها ضروريةً: بأن خاف على نفسه الهلاك، أو تلف عضو أو أعضاء من جسده، أو كانت حاجته دون ذلك: بأن بلغت مقام الحاجيًّات التي يلحقه فيها الضرر، بسبب آلام الأمراض الجراحية ومتاعبها.

وهذا الشرط مبنيٌ على أن الأصل حرمةُ فعلِ الجرحِ بدون موجبٍ شرعي، فإذا بلغ الإنسان بسبب الأمراض الجراحية مقامَ الاضطرار والحاجة، فإن الشرعَ يأذن له حينئذ بفعلها؛ دفعًا لذلك الضرر، وتلك المشقة التي يعانيها(١).

والقواعد الشرعية تنص على أن الضرر يُزال(٢) وأن المشقة تجلب التيسير ٣).

# ٣- أن يأذن المريض أو وَليُّه بفعل الجراحة:

لا يجوز للطبيب الجرَّاح أن يقوم بفعلِ الجراحة الطبيةِ للمريض إلا إذا أُذِنَ له بفعلها، وكان أهلًا للإذن، وإذا لم يكن المريض أهلًا للإذن فإنه يعتبر إذن وليه كأبيه مثلًا، وإلا كان مسؤولًا عن ذلك وضمن جنايته؛ لأنه قطع غير مأذون فيه، والأحوط أن يكون الإذن كتابيًّا دفعًا للشبهة، ويُستَثنى من ذلك الحالات الخطرة التي تهدد حياة المريض بالموت، أو تلف عضو من أعضائه، فلا يُشترط الإذن (1).

## ٤- أن تتوفر الأهلية في الطبيب الجرَّاح ومساعديه:

#### وتتحقق الأهلية بوجود أمرين،

الأول: أن يكون ذا علم وبصيرة بالمهمة الجراحية المطلوبة؛ لأن الجاهلَ بالجراحة لا يَحِلُّ له أن يباشر فعلها؛ لما في ذلك من تعريض حياة المريض للهلاك، فيُعتبر فعله على هذا الوجه محرَّمًا شرعًا.

<sup>(</sup>١) الإقناع للحجاوي (٢ / ٣٠٢).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر للسيوطي ص (٥٩).

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٧٥).

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير (٦ / ١٢١).

وقد نص الفقهاء على اشتراطِ البصيرة والمعرفة في الطبيب الجرَّاح، وأنه إذا لم تكن متوفرةً فيه فإن فعله يُعتبر محرَّمًا شرعًا، وأنه يأخذ حكم القطع على وجه الجناية، فيجب عليه ضهانه(١).

الثاني؛ أن يكون قادرًا على تطبيق الجراحة، وأدائها على الوجه المطلوب: وهو أمر مهم جِدًّا لا يحكم بتحقق الأهلية إلا بعد وجوده؛ وذلك لأن العلم بالشيء غيرُ كافٍ في وصف الإنسان بكونه أهلًا لعمله، إذا كان عاجزًا عن أدائه على الوجه المطلوب، فالعلم شيء، والتطبيق شيء آخر.

# ٥- أن يغلب على ظن الطبيب الجرَّاح نجاح الجراحة:

ومعناه: أن تكون نسبةُ نجاح العملية، ونجاة المريض من أخطارها، أكبر من نسبة عدم نجاحها، وهلاكه، وبناء على ذلك فإنه إذا غلب على ظنه هلاكُ المريض بسببها، فإنه لا يجوز له فعلها؛ لأن ضرر الجراحة في هذه الحالة أعظم من ضرر المرض، والقاعدة الشرعية تنص على أنه يختار أهون الضررين(٢).

7- أن تترتب المصلحة على فعل الجراحة، سواء كانت المصلحة ضروريةً كما في الجراحة التي يُقصَد منها إنقاذ النفس، أو كانت حاجيَّةً كما في الجراحات التي يُقصَد منها إعادة الأعضاء إلى حالتها الطبيعية، أو كانت دون ذلك، وينبغي أن تكون المصلحةُ معتبرةً في الشرع.

٧- ألا يترتب على الجراحة ضررٌ أكبر من ضرر الرض، فلا يجوز فعلُ الجراحة المشتملة على الضرر المحض؛ إعمالًا للقاعدة الشرعية التي تقول: «لا ضَرَرَ ولا ضرَار»(٣).

وكذا إن اشتملت على ضرر أكبر من ضرر المرض حَرُمَ على الطبيب الجرَّاح فعلها؛ لما فيه من تعريض الأرواح والأجساد للضرر الأكبر؛ لأن الشريعة لا تُجِيز للإنسان أن يُزيلَ الضرر بمثله أو بها هو أشد؛ ولذلك كان من قواعدها «الضرر لا يُزال ممثله»(٤).

ويُعتبر في ذلك رأيُ الطبيبِ الجرَّاح والأطباء الاستشاريين من أجل معرفة واقع الضرر الذي يمكن حدوثه إذا أُجْرِيَتِ العملية الجراحية (٥٠).



<sup>(</sup>١) المرجع السابق (٥ / ٣٩٨).

 <sup>(</sup>٢) قواعد الأحكام في مصالح الأنام للعز بن عبد السلام (١ / ٦٠).

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر للسيوطي، ص (٨٣).

<sup>(</sup>٤) الأشباه والنظائر للسبكي (١ / ٤١).

<sup>(</sup>٥) موسوعة الفقه الطبي، ص (٨٣٨).

ج- آداب الجراحة الطبية:

على الأطباء ومساعديهم آدابٌ يجب عليهم مراعاتها شرعًا عند الجراحة الطبية، وهي:

- 1- المصدق: قال تعالى: يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَكُونُوا مَعَ ٱلصَّدِقِينَ اللَّهِ الطبيب والتوبة، فيجب أن تكون أقوال الطبيب ومساعديه متفقة مع الحقيقة، ويَحرُم عليهم إخبار المريض بها يخالف الواقع، ويعتبر كُلُّ واحد منهم مسؤولًا عن جميع الأقوال الصادرة عنه، ومتحملًا للأضرار المترتبة عليها إذا كَذَب فيها وترتب على كَذبه ضرر.
- ٢- الوفاء بالمواعيد، وقد أثبتت السنة أن إخلاف الوعد من علامات المنافق، فعلى الطبيب ومساعديه ألا يواعدوا المرضى إلا بعد تحققهم أو غلبة ظنهم بالوفاء بالوعد.
- ٣- الوفاء بالعقود؛ قال تعالى: يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْمُقُودِ ... الله المائدة، فيجب على الطبيب ومساعديه الالتزام بالعقود المبرَمَة مع المريض، ويأثمون ويتحملون المسؤولية الناتجة عن امتناعهم إذا امتنعوا دون عذر شرعي.
- 3- النصيحة للمرضى: وهذا من حقوق المسلم على أخيه، فعلى الأطباء ومساعديهم القيام بواجب النصح للمرضى، فيشيروا عليهم باختيار الأصلح والأخف ضررًا، سواء كان ذلك في الفحص الطبي أم الجراحة، ولو كان في سبيل فوات مصلحة دُنيويَّة لهم، فها عند الله خير وأبقى، ومن صور النصح:
- إذا عَلِمَ أن الفحص بوسائل لا توجد عنده، وتوجد عند غيره، وتتحقق بها المصلحة، فعليه أن ينصحه بالذهاب إلى الغير.
- إذا عَلِمَ الطبيب بالبديل الذي يمكن علاج المريض به، وهو أخف ضررًا من الجراحة، فإن عليه أن يخبر المريض بذلك.
- ٥- الإخلاص وإتقان العمل: فعلى الطبيب أن يكون مخلصًا في عمله محافظًا على حقوق الناس ببذل جهده في إتقان العمل.
- ٧- مراعاة الضوابط الشرعية المتعلقة بالعَوْرة والخَلْوَة: بأن تكون ثيابُ المريض ساترةً لعورته، ولا يكشف من جسمه إلا ما تدعو الضرورة إلى كشفه(١).

en lori

<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي، ص (٢٣٦). تقريب فقه الطبيب لفهد بن عبد الله الحزمي ص (٩٨). الوجيز في أحكام الجراحة الطبية والآثار المترتبة عليها لفهد بن عبد الله الحزمي ص (٤٧).

- ٨- الالتزام بأسرار المهنة: يلتزم الجراح بأسرار المهنة وقيمها الأخلاقية التي أقرها الإسلام، فلا تؤثر الدنيا وشهواتها على أمانته، ولا تُشْتَرَى ذمته، ولو كان المطلوب منه أمرًا يسيرًا، مثل تقديم تقرير طبى غير صحيح.
- 9- الالتزام بالأنظمة: أن يلتزم بالقوانين والأنظمة واللوائح التي تصدر من السلطات المختصة، والتي تنظم العَلاقات والضوابط الصحية العامة والخاصة؛ لأن ذلك يدخل في الطاعة الواجبة لولي الأمر، ما دام لا يتعارض مع نص من نصوص الشريعة.

## ثالثًا: حكم التخدير:

#### أ- الأصل في التخدير؛

التخدير في الأصل حرامٌ شرعًا؛ لأنه يعطل العقل الذي يُعَدُّ أعظم نعم الله على الإنسان، وهو مناط التكليف، فيجب حمايته من كل ما يكون سببًا في زواله وإفساده، مع الأضرار الأخرى للمخدِّر؛ قياسًا على الخمر؛ ولحديث النهي عن كل مفترٍ، ولكنه يجوز للتداوي للضرورة.

ب- حالات التخدير في الجراحة الطبية:

الحاجة إلى التخدير في الجراحة الطبية لا تخلو من ثلاث حالات:

الحالة الأولى: أن تصل إلى مقام الضرورة:

وهي الحالة التي يستحيل فيها إجراء الجراحة الطبية بدون تخدير، كما في جراحة القلب المفتوح ونحوها من أنواع الجراحة الخطيرة، والتي إذا لم يُخدَّر فيها المريض فإنه سيموت في أثناء الجراحة أو بعدها بقليل.

#### الحالة الثانية: أن تصل إلى مقام الحاجة:

وهي الحالة التي لا يستحيل فيها إجراء الجراحة الطبية بدون تخدير، ولكن المريض يَلقَى فيها مشقة فادحة لا تصل به إلى درجة الموت والهلاك، وهي الحالة المتوسطة، ومن أمثلتها جراحة بتر الأعضاء.

#### الحالة الثالثة: وهي التي لا تصل إلى مقام الضرورة والحاجة:

حيث يمكن فيها إجراء الجراحة الطبية دون أن يخدَّر الشخص المريض، ويَلقَى فيها بعض الآلام البسيطة التي يمكنه الصبر عليها دون أن تلحق به مشقة فادحة في الغالب، ومن أمثلتها: قلع السن في بعض حالاته.



وتقدير ذلك وضبطه أمرٌ يرجع إلى الطبيب نفسه، فهو الذي يمكنه تطبيق هذه الحالات على أنواع الجراحة؛ لاختلاف المرضى، ونوعية الجراحة اللازمة لهم.

وإذا تبين وجود الحاجة الداعية إلى التخدير الجراحي، فإنه يمكن القول بجواز فعله؛ سدًّا لتلك الحاجة، فما كان منها بالغًا مبلغ الاضطرار، يُعتبر جوازُه بناءً على القاعدة الشرعية التي تقول: «الضرورات تُبيح المحظورات».

وما كان منها بالغًا مبلغَ الحاجة يُعتبر جوازُه بِناءً على القاعدة الشرعية التي تقول: «الحاجة تُنَزَّل منزلة الضرورة عامَّة كانت أو خاصة».

وما كان منها دون مقام الحاجة يُرَخُّص في اليسير من المُخَدِّر.

#### ومن خلال ما تقدم يتبين:

أن التخدير الجراحي يُعتبر مستثنَّى من الأصل الموجِب لحرمة المواد المخدِّرة الموجودة فيه، وأن هذا الاستثناء مبني على وجود الحاجة الداعية إلى التخدير.

هذا، وقد ذهب أكثر الفقهاء المعاصرين إلى جواز استعمال التخدير في العمليات الجراحية، وبه صدرت فتوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء بالمملكة العربية السعودية، فقد سُئِلَت عن حُكم التخدير أثناء العمليات الجراحية، وهو ينقسم إلى نوعين،

- ١- تخدير كُلِي؛ بحيث يفقد المريض وعيه بالكامل، وهو يُستعمل في العمليات التي لا يمكن إجراؤها إلا بعد تحذير المريض كليًّا.
- ٢- تخدير نصفي، ويُستعمل في العمليات التي تقع في الجزء السفلي من الجسم؛ أسفل السُّرَّة تقريبًا، ويكون المريض في حالته الطبيعية، ولكن لا يحس بألم في موضع العملية الجراحية.

فأجابت اللجنة: «يجوز استعمال ذلك؛ لما يقتضيه من المصلحة الراجحة، إذا كان الغالب على المريض السلامة من ذلك(١).

## ويُستدل على ذلك بما يأتي:

- تقديم المصالح الراجحة على المفاسد المرجوحة: قال العز بن عبد السلام: «وإن كانت المصلحة أعظم من المفسدة حَصَّلْنَا المصلحة مع التزام المفسدة (٢).

- (١) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء بالمملكة العربية السعودية، س (٢)، من الفتوى رقم (٣٦٨٥).
  - (٢) قواعد الأحكام في مصالح الأنام للعز بن عبد السلام (١ / ٩٨).



وجه الاستشهاد؛ أن مصلحة التخدير في هذه العمليات الجراحية راجحة على مفسدتها.

- قاعدة الضرورات تبيح المحظورات: حيث إن التداوي في مثل هذه الحالات يُنزَّل منزلة الضرورة، ومن القواعد الأساسية في الفقه الإسلامي: «الضرورات تبيح المحظورات».

#### ج- ما ينشأ عن التخدير من ضرر:

يجب على الطبيب المخدِّر أن يحدِّد النسبة المطلوبة لتخدير المريض حسب الحاجة، ولا يجوز له أن يَزيد عليها إلا بقدر الضرورة، فإذا كانت الجراحة الطبية من النوع الذي يمكن إجراؤه بتخدير المريض تخديرًا موضِعيًّا، فإنه لا يجوز له أن يعدِل إلى تخديره تخديرًا كليًّا، إلا إذا وُجدت الضرورة الداعية إلى ذلك؛ لأن تحمل الأشخاص للمواد المخدِّرة الموضعية يختلف من شخص لآخر، فمِنَ الثابت أن أغلب الأشخاص يتحملونها بسهولة تامَّة، بينها لا يتحملها آخرون؛ لذلك يجب ألا تُستَعمل هذه الأدوية السامَّة اعتباطًا ودون تمييز، بل يجب التأكُّد من درجة تحسس المرضى منها قبل حقنها.

كما أنه لا يجوز للطبيب المخدِّر أن يختار طريقة أشد ضررًا من غيرها، متى ما أمكن التخدير بالطريقة التي هي أقل منها ضررًا وأكثر أمانًا؛ لما في تقديم الطريقة المُضرَّة من تعريض المريض لعواقبها السيئة دون حاجة موجبة لذلك.

# رابعًا: أحكام الأمراض المعدية والوبائيَّة:

الأصل عدم جواز المعالجة للمريض إلا بإذنه أو إذن وَلِيِّهِ عند الحاجة، ويُستثنى من ذلك الحالاتُ الخطرة التي لا يمكن فيها أخذُ إذن المريض ولا وليِّه، وكذلك حالات الأمراض المعدِيَة، فلا بد من علاجها ولو بغير إذن المريض كالجذام.

ويجب العلاج في حالات الأمراض المعدِيّة، ولولي الأمر الإلزام بالتداوي إذا امتنع المريض عن ذلك، ودليل الوجوب:

- أن عدم التداوي في مثل هذه الحالات التي يتوفر دواؤها هو نوع من الإلقاء بالنفس إلى التهلكة، وهو أمر منهي عنه، قال تعالى: ...وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُرُ إِلَى النَّهُلُكَةِ... اللهِ [البقرة].
- أن الضرر سيتعدى إلى الآخرين من الأهل والمحيطين بالمريض، كما يمكن أن يتعدى الضرر إلى المجتمع بأسره، وقد ورد النهي الصريح عن الإضرار بالمسلمين في قوله ﷺ: «لَا ضَرَرَ وَلَا إضْرَارَ»(١).
  - أن تمريضَه سيشق على أهله، أو مَن يقوم بتمريضه وتلبية حاجاته.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد: (٢٨٦٥)، وابن ماجه: (٢٣٣٢) من حديث ابن عباس.

وأخرجه الحاكم: (٢٣٤٥)، وقال: صحيح الإسناد على شرط مسلم ولم يخرجاه. من حديث أبي سعيد الخدري

أ- الأحاديث الواردة في الأمراض المعرِية والوبائِيَّة، والجمع بينها (الموقف الشرعي):

وردت بعض الأحاديث التي تنفي انتقال العدوى، مثل قول النبي ﷺ: «لَا عَدْوَى وَلَا طِيرَةَ، وَلَا هَامَةَ، وَلَا صَفَرَ» (١). وأحاديث أخرى تثبتُ انتقال العدوى، وتحذِّر من الاقتراب من المريض، كقول النبي ﷺ: «لَا يُورِدُ مُحْرِضٌ عَلَى مُصِحٍّ» (٢). وقوله ﷺ: «فِرَّ مِنَ الْمُجْذُوم فِرَارَكَ مِنَ الْأَسَدِ» (٣).

ولتوضيح ذلك نقول: العدوى ثابتة بالطبّ لجملة من الأمراض، وما ثبت في الطب يقينًا لا يُتصور أن يوجد في الشرع ما يُعارضه، كما أن ما جاء به الشرع من الأمور القطعية لا يُتصور أن يوجد ما يُكذّبها في أي علم من العلوم؛ لذا فلا تعارُض بين هذه الأحاديث، بل قال جمهور العلماء: يجب الجمع بينها، وطريق الجمع أن حديث: «لا عَدْوَى وَلا طِيرَة» المراد به نفي ما كانت الجاهلية تَزعُمُه وتعتقده، أن المرض والعاهة تُعدِي بطبعها لا بفعل الله تعالى، وأما حديث: «لا يُورِدُ مُرْضٌ عَلَى مُصِحٌ» و «فِرَّ مِنَ الْمَبْدُه فَلُ الله تعالى وقدره و فعلى الله تعالى وقدره و فعلى والثالث إلى في الحديث الأول العدوى بطبعها، ولم ينف حصول الضرر عند ذلك بقدر الله تعالى وفعله، وأرشد في الثاني والثالث إلى الاحتراز مما يحصل عنده الضرر بفعل الله وإرادته وقدره (٤٠).

ب- وسائل الوقاية من المرض المعدي، وحكمها:

١- التحصينُ (التطعيم):

يجوز التداوي بالتطعيم إذا خُشِي وقوعُ الداء لوجود وباء، أو أسباب أخرى يُخشَى من وقوع الداء بسببها، فلا بأس بتعاطي الدواء لدفع البلاء الذي يُخشَى منه؛ لقول النبي على: "مَنْ تَصَبَّحَ بِسَبْعِ تَمَرَاتٍ عَجْوَةً لَمْ يَضُرَّهُ ذَلِكَ الْيَوْمَ سُمُّ وَلَا سِحْرٌ" (٥٠). وجد الدلالة على مشروعية اتخاذ الأسباب التي يحصل بها -بإذن الله- السلامة من الأمراض قبل وقوعها.

وعَنْ عَائِشَةَ ﴿ عَائِشَةَ ﴿ كَانَ رَسُولُ اللهِ ﴾ إِذَا أَوَى إِلَى فِرَاشِهِ نَفَثَ فِي كَفَيْهِ بِقُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ، وَبِالْمُعَوِّذَتَيْنِ جَمِيعًا، ثُمَّ يَمْسَحُ بِمِا وَجْهَهُ، وَمَا بَلَغَتْ يَدَاهُ مِنْ جَسَدِهِ. فَلَمَّ اشْتَكَى كَانَ يَأْمُرُنِي أَنْ أَفْعَلَ ذَلِكَ بِهِ (١٦)».

<sup>(</sup>١) متفق عليه: أخرجه البخاري: (٥٧٥٧)، ومسلم: (٢٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: (٢٢٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد: (٩٧٢٢).

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على صحيح مسلم (١٤/ ٢١٣). فتح الباري (٦/ ٢١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم: (٢٠٤٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: (٥٧٤٨).

في الحديث دليل على جواز الاسترقاء للصحيح؛ لما عساه يخشاه من هوام الليل، وغير ذلك مما يُسترقَى له(١). وهو أيضًا من بابِ الدفاع، فكما يُعالَج المرض النازل بالدواء، يُعالَج أيضًا المرض الذي يُخشَى منه.

وإذا حدث ضرر لمن يتناول بعض التطعيمات من مثل إصابة المتناول لها بالحمَّى، وبعض الأعراض الوقتية، فإن مثل هذا الضرر مُغتَفَر ومتجاوَز عنه في مقابل المفسدة الكبيرة التي تندفع، وقاعدة الشريعة العامة في هذا أنَّ «أدنى المفسدتين يُرتكب من أجل دفع أعلاهما، إذا كان لا بد من موافقة إحداهما»(٢).

أما إذا ثبت بالطب أن تطعيهات معينة تُحدِث ضررًا بجسم الإنسان، أو أن نسبة تأثيراتها الضارة أكثر من نسبة ما تدفعه من الأمراض، فلا يجوز استعمالها حينئذ؛ لقول النبي على: «لَا ضَرَرَ وَلَا ضرَارَ»(٣).

#### ٢- الحَجْر الصحي:

من أهم وسائل مقاومة انتشار الأمراض الوبائيَّة، وهو منع انتقال الناس إلى مكان فيه الوباء، وعدم خروج مَن كانوا في مكانِ الوباء إلى غيره، وفي الصحيحين أن النبي على قال: «إِذَا سَمِعْتُمْ بِالطَّاعُونِ بِأَرْضٍ فَلَا تَقْدَمُوا عَلَيْهِ، وَإِذَا وَقَعَ بِأَرْضٍ وَأَنْتُمْ فِيهَا فَلَا تَغْرُجُوا فِرَارًا مِنْهُ (٤).

ولولي الأمر أن يَعزِل المريض قهرًا عنه في مستشفياتٍ خاصة لذلك؛ حتى لا يضر غيره، وقد توصل العلماء في الطبِّ الحديث إلى أن حصر المرض في مكان محدود، يتحقق بإذن الله بمنع الخروج من الأرض الموبوءة.

وهذا أمير المؤمنين عمر بن الخطاب عندما ظهر الطاعون في الشام، أثناء خلافته، أمر كل أهل بلد حَلُّوا به ألا يخرج منه أحد، وألا يدخل إليه أحد؛ استنادًا لحديث النبي إلى الطاعون، فطبَّق الحَجْر الصحى من قبل أكثر من ألف وأربعمئة سنة.

## خامسًا : حكم المداواة بين الجنسين :

#### أ- حكم مداواة الرجل للمرأة:

الأصل عدم جواز مداواة الرجل للمرأة إلا لضرورة، فيباح للرجل مداواة المرأة أو معالجتها أو نحو ذلك من الأعمال الطبية، وله أن ينظر منها ما تدعو الحاجة إلى مسلم من بدنها عند إجراء ذلك، بشرط الضرورة الشديدة الداعية إلى النظر أو المسلم.



<sup>(</sup>١) إكمال المعلم بفوائد مسلم (٧/ ١٠٠).

 <sup>(</sup>۲) الأشباه والنظائر للسيوطي، ص (۷).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: أخرجه البخاري: (٥٧٢٩)، ومسلم: (٢٢١٩).

## ومما استُدلُّ به على جواز مداواة الرجل للمرأة عند الضرورة:

- النصوص العامة التي جاءت برفع الحرج عن الأمة كقوله تعالى: ...وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ... 🐠 [الحج].
  - القواعد العامة، ومنها: «الضرورات تُبيح المحظورات»(١١).
- الإجماع؛ لا خلاف بين الفقهاء على جواز مداواة الرجل للمرأة، ونظر ومَسّ ما تدعو الضرورة أو الحاجة إلى نظره أو مَسّ مَسّهِ منها، وإن كان من عورتها المغلَّظَة، إذا توافرت الشروط التي اعتبرها الفقهاء في مداواته لها؛ نظرًا لحال الضرورة المقتضية لذلك.
  - شروط مداواة الرجل للمرأة أو معالجتها:

## يُشتَرط لقيام الرجل بمداواة المرأة أو معالجتها ما يلي:

- ١ ألا توجد امرأة يمكنها القيام بمداواتها أو معالجتها، أو نحو ذلك من الأعمال الطبية، أو وجدت ولكنها لا تحسن القيام بذلك.
- ٢- أن يُخشى على المرأة الهلاك، أو حدوث البلاء، أو الألم الذي لا تحتمله إن لم تُعالَج، أو تأكدت الحاجة الداعية إلى
   العلاج.
- ٣- ألا يكون الطبيب ذِمِّيًا مع وجود الطبيب المسلم الذي يمكنه مداواة ومعالجة المسلمة، إلا أن يكون الذِّمِي أمهر من المسلم، وأعرف بموطن الداء.
  - ٤- أن يَأْمَن الطبيب الافتتان بالمرأة التي يقوم بمداواتها، فإن كان يَخشَى الافتتان بها لم يَجُز له مداواتها أو معالجتها.
- ٥- أن يكون مع الطبيب والمريضة الأجنبية عنه مانع خلوة، كزوج المريضة أو مَحْرَمِها من الرجال: كالأب أو الابن، أو الأبخ أو نحوهم؛ لقول رسول الله على: «لَا يَخْلُونَ رَجُلٌ بامْرَأَة إِلَّا كَانَ ثَالِتَهُمَ الشَّيْطَانُ»(٢).
- ٦- ألا يكشف الطبيب من المرأة إلا مقدار الحاجة، ويستر ما عداه من بدنها، ثم ينظر ويمس الموضع الذي يداويه أو يعالجه منها، ويغض بصره عن غيره؛ لأن الأصل حُرمة الكشف إلا ما استُثْنِيَ للضرورة، والضرورة تقدَّرُ بقدرها.

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر للسيوطي ص (٨٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: (٢١٦٥)، وقال: حسن صحيح غريب.

ب- حكم مداواة المرأة للرجل:

لا يجوز مداواة المرأة للرجل ومعالجته إلا للضرورة، ولها أن تنظر أو تمسّ ما تدعو الحاجة إلى نظره أو مسِّه من بدنه عند قيامها بذلك، ومما استُدلَّ به على جواز مداواة المرأة للرجل عند الضرورة، ما يلي:

#### ١- السنة النبوية المطهرة:

- ما رُوِيَ عَنِ الرُّبِيِّعِ بِنْتِ مُعَوِّذٍ قَالَتْ: «كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ نَسْقِي، وَنُدَاوِي الْبَحْرَ حَي، وَنَرُدُّ الْقَتْلَى إِلَى الْلَدِينَةِ (١٠)».
- ما رُوِيَ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ عَانَ رَسُولُ اللهِ ﴾ يَغْزُو بِأُمِّ سُلَيْمٍ وَنِسْوَةٍ مِنَ الأَنْصَارِ مَعَهُ إِذَا غَزَا، فَيَسْقِينَ الْمَاءَ، وَيُدَاوِينَ الْجَرْحَى (٢)».

فدل الحديثان على أن النساء كُنَّ يتولَّيْنَ مداواة الجرحى من جند المسلمين، «وفيه جواز معالجة المرأة الأجنبي للرجل الأجنبي للضرورة» (٣).

#### ٢- الإجماع:

لا خلاف بين الفقهاء على جواز مداواة المرأة للرجل عند الضرورة، والنظر إلى المواضع المألوفة من بدنه ومسِّها، إذا توافرت الشروط التي اعتبرها الفقهاء في مداواة الطبيب لخلاف جنسه.

ويُشترط في هذا الأمر الشروط التي اعتبرها الفقهاء في مداواة الرجل للمرأة، مع اختلاف العبارة تبعًا لجنس الطبيب والمريض.

ولقد قرر مجلس مجمع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره الثامن ببندر سري بجاون، بروناي دار السلام من ١ إلى ٧ محرم ١٤١٤هـ الموافق ٢١ - ٢٧ يونيو ١٩٩٣م. بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع: (مداواة الرجل للمرأة)، وبعد استماعه إلى المناقشات التي دارت حوله، قرر ما يلي:

١ - الأصل أنه إذا توافرت طبيبة متخصصة، يجب أن تقوم بالكشف على المريضة، وإذا لم يتوافر ذلك فتقوم بذلك طبيبة غير
 مسلمة ثقة، فإن لم يتوافر ذلك يقوم به طبيب مسلم، وإن لم يتوافر طبيب مسلم يمكن أن يقوم مقامه طبيب غير مسلم.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: (٢٨٨٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: (١٨١٠).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: (٦ / ٨٠).

على أن يَطَّلعَ من جسم المرأة على قدر الحاجة في تشخيص المرض ومداواته، وألا يَزيد عن ذلك، وأن يغض الطرف قدر استطاعته، وأن تتم معالجة الطبيب للمرأة هذه بحضور مَحْرَم أو زوج، أو امرأة ثقة خشية الخَلْوة.

Y- يوصي المجمع أن تُولِي السلطات الصحية جُلَّ جهدها لتشجيع النساء على الانخراط في مجال العلوم الطبية، والتخصص في كل فروعها، وخاصة أمراض النساء والتوليد؛ نظرًا لنُدرَة النساء في هذه التخصصات الطبية؛ حتى لا نضطر إلى قاعدة الاستثناء(۱).

# سادسًا: أحكام العورات والخُلْوَة:

أ- حكم النظر إلى العورة ومسها للعلاج بحسب الحاجة أو الضرورة:

العورة: ما يجب ستره في الصلاة، وما يَحرُم كشفه أمام من لا يَحِلُّ له النظر إليه.

والعورة مختلفة من الرجل للمرأة بالنسبة للنظر، فهي من الرجل ما بين السرة والركبة، أما المرأة فجميع بدنها عورة، وقد جاء الأمر في الشرع بستر العورة وتكريمها.

وبناء عليه إذا كان الفحص الطبي خارج العورة، كالرأس والعين، فإنه يجوز مع اتّحاد الجنس بين المريض والطبيب، بأن كان الفاحص رجلًا ، أو كان الفاحص امرأة والمفحوص امرأة، وذلك لعدم دخوله في العورة المأمور بسترها. وإذا كان الفحص على العورة، فإن الأصل حرمة النظر إلى العورة، فعن أبي سعيد الخدري ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﴾ قَالَ: «لَا يَنْظُرُ الرَّجُلُ إِلَى عَوْرَةِ الرَّجُل، وَلَا الْمُرْأَةُ إِلَى عَوْرَةِ الْمُرْأَةِ اللهَ عَوْرَةِ اللهُ أَنَّ إِلَى عَوْرَةِ الْمُرْأَةِ اللهِ عَوْرةِ اللهُ اللهِ العورة ، فعن أبي سعيد الخدري الله عَوْرة اللهُ الله عَوْرة الله المؤلّة الله عَوْرة الله المؤلّة الله عَوْرة الله عَوْرة الله المؤلّة الله المؤلّة الله عَوْرة الله المؤلّة الله المؤلّة الله المؤلّة الله المؤلّة الله المؤلّة المؤلّة الله المؤلّة الله المؤلّة المؤلّة

ولكن إذا احتاج الطبيب للنظر إلى العورة أو مَسِّها للعلاج جاز ذلك للضرورة والحاجة الداعية إلى ذلك، وهذا قول عامة أهل العلم، ودليل ذلك:

- والقواعد العامة، ومنها: الضرورات تُبيح المحظورات<sup>(٣)</sup>.
- ولأنه إذا كان التداوي مشروعًا، فإن ما يحتاجه الطبيب من النظر واللمس لأجل العلاج يكون مباحًا؛ لكونه وسيلة
  - (١) قرار مجمع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره الثامن ببندر سري بجاون، بروناي دار السلام من ١ إلى ٧ محرَّم ١٤١٤هـ الموافق ٢١ ٢٧ يونيو ١٩٩٣م.
    - (٢) صحيح مسلم: (٣٣٨).
    - (٣) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٥).



لأمر مشروع، والوسائل لها أحكام المقاصد والغايات، قال السرخسي: «إذا جاء العذر فلا بأس بالنظر إلى العورة لأجل الضرورة»(١).

# وهذا الجواز لا بد فيه من مراعاة بعض الأمور، وهي:

- عدم تجاوُّز الموضع اللازم للكشف واللمس، فيُقتصر على الموضع الذي تدعو الحاجة إلى النظر إليه أو لمسه فقط؛ لأن الضرورة تُقدَّر بقدرها، فإذا جاز النظر والكشف واللمس وغيرها من دواعي العلاج لدفع الضرورة والحاجة القويَّة، فإنه يُقتصر على موضع الضرورة.

قال العزبن عبد السلام: وإذا وقف الطبيب على الداء فلا يَحِلُّ له النظر بعد ذلك؛ لأنه لا حاجة إليه لذلك؛ لأن ما أُحِلَّ لضرورة أو حاجة يُقدَّر بقدرها، ويزول بزوالها(٢).

\_إذا كان وصف المرض كافِيًا، فلا يجوز الكشف، وإذا أمكن معاينة موضع المرض بالنظر فقط، فلا يجوز اللمس، وإذا كان يكفي اللمس بحائل، فلا يجوز اللمس بغير حائل وهكذا.

# ب- حكم الخَلْوَة بين الطبيب والمريضة / المرّضة بحسب الحاجة أو الضرورة:

يَحْرُم خُلْوَة المرأة مع الطبيب، سواء كانت مريضة أو محرِّضة؛ لما يترتب على هذا من مَفسَدة أعظم من المصلحة المتحققة، وهي الخَلْوَة المنهي عنها شرعًا؛ حيث قال رسول الله ﷺ: «لَا يَخْلُونَ رَجُلٌ بِامْرَأَةٍ إِلَّا وَمَعَهَا ذُو مَحْرَمٍ»(٣). وقال ﷺ: «لَا يَخْلُونَ رَجُلٌ بِامْرَأَةٍ إِلَّا كَانَ ثَالِثَهُمَ الشَّيْطَانُ»(٤).

قال النووي: وأما إذا خَلَا الأجنبي بالأجنبية من غير ثالث معها فهو حرام باتفاق العلماء(٥).

وبِناءً على هذا، فإن المفسَدة المترتبة على خَلْوَة الطبيب بالمرِّضة أعظم من المصلحة المترتبة على ذلك، مع إمكان قيام الرجال بمهمة التمريض في هذه الحالة، وعليه فلا تجوز خَلْوَة الطبيب بالمريضة ولا الممرِّضة، والعكس أيضًا، فلا يجوز خَلْوة الطبيب بالمريض أو الممرِّض، مع إمكان قيام النساء بمهمة التمريض في هذه الحالة (٢).

: TIDAMO

<sup>(</sup>۱) المبسوط (۱۰/۲۵۲).

<sup>(</sup>٢) قواعد الأحكام (٢/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٣) متفّق عليه: أخراجه البخاري: (٥٢٣٣) في كتاب: النكاح، باب: لا يخلُونَّ رجل بامرأة إلا ومعها ذو تَحْرَم، وأخرجه مسلم: (١٣٤١) في كتاب: الحج، باب: سفر المرأة مع مُحْرَم.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي: (١١٧١).

<sup>(</sup>٥) شرح النووي على صحيح مسلم (٩/ ١٠٩)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٢هـ.

<sup>(</sup>٦) القواعد الشرعية في المسائل الطبية للسعيدان ص (٣٠)، موسوعة الفقه الطبي، المحور الخامس، ص (٧٧٢)، وما بعدها.





# التداوي بالمحرَّمات

أولًا: حكم التداوي بالمحرَّمات.

ثانيًا: الأدوية المحتوية على الكحول.

ثالثًا: التداوي بالمخدِّرات.

رابعًا: الأدوية المحتوية على الجيلاتين.

خامسًا: الأجزاء المأخوذة من غير مأكول اللحم كالخنزير.



### التداوي بالمحرَّمات،

تُعَدُّ الصحة في البدن من أجلِّ نعم الله تعالى على العبد، ولا يُحِسُّ بهذه النعمة إلا مَن فقدها، وذلك حينها يُصاب الإنسان بالمرض الذي يُخْرِج الجسم عن حالته المعتادة، ورغبةً في إعادة الجسم إلى حالته الأصلية من الصحة والعافية فإن الإنسان قد يلجأ لبعض الأدوية المحرَّمة؛ استعجالًا للشفاء، وفي هذه المحاضرة نعرض لحكم التداوي بالمحرَّمات؛

المراد بالمحرَّمات: كل ما حَرُمَ استخدامه في الدواء وفي غيره، كالمواد النجسة والسامة والضارة، والمحرَّم الطاهر كالحرير للرجل ونحوه.

# أُولًا: حكم التداوي بالمحرَّمات:

اتفق الفقهاء على عدم جواز التداوي بالمحرَّم من حيث الجملة، إذا لم تَدْعُ الضرورة إليه، بأن وجد البديل المباح الذي يغني عنه (١٠)؛ لقول النبي على: «إنَّ الله لَمْ يَجْعَلْ شِفَاءَكُمْ فِيهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ» (٢).

- فتوى اللجنة الدائمة في التداوي بالمحرِّمات:

لا يجوز التداوي بالمحرَّمات؛ لثبوت الأدلة الشرعية الدالة على التحريم(٤).

- التداوي بالمحرَّم عند الضرورة:

أما إذا دعت الضرورة إلى التداوي بالمحرَّم فالراجح جواز التداوي بالمحرِّم إذا توفَّرت الشروط التالية:

- أن يخبر طبيب مسلم عدل ثقة حاذق بالطب أن في المحرَّم شفاءً للمريض.
  - أن يكون الغالب من استعمال هذا الدواء السلامة لمن استعمله.
    - ألا يوجد دواء طاهر يقوم مقام المحرَّم في التداوي  $^{(\circ)}$ .

<sup>(</sup>۱) حاشية ابن عابدين (٤ / ٢١٥، ٢١٥). حاشية الدسوقي (٤ / ٣٥٣، ٣٥٤). الفواكه الدواني (٢ / ٤٤١). حواشي الشرواني وابن القاسم على التحفة (٩ / ١٦٥). حاشية الدسوقي (٢ / ٣٥١). الفروع (٢ / ١٦٥) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى، وأخرجه البخاري في صحيحه موقوفًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في سننه، والبيهقي في السنن الكبرى، قال ابن الملقن: إسناده صحيح. تحفة المحتاج إلى أدلة المنهاج (٢ / ٩).

<sup>(</sup>٤) فتاوي اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، المجموعة الأولى، مجلد (٢٥)، ص (٢٦)، فتوى رقم: (٤٢٤٣).

<sup>(</sup>٥) رد المحتار (٤/ ٢١٥)، المجموع (٤/ ٣٣٠، ٩/ ٥٠)، مغنى المحتاج (١/ ٣٠٧)، المحلى (٧/ ٢٢٦).

الأدلة:

#### أ- الدليل من القرآن:

قال تعالى: ...وَقَدْ فَصَّلَلَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا أَضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ ... الله [الأنعام].

وجه الدلالة من الآية: أسقط الحق سبحانه وتعالى تحريم ما فَصَّلَ تحريمه عند الضرورة إليه، فكل مُحَرَّم هو عند الضرورة حلال، والتداوي بمنزلة الضرورة، فيباح فيه تناول هذه المحرَّمات للتداوي بها استنادًا إلى هذه الآية(١).

# ب - الدليل من السنة ،

١ - عن أنس ﷺ قال: «قَدِمَ أُنَاسٌ مِنْ عُرَيْنَةَ (٢)، فَاجْتَوَوُ (٢) اللَّدِينَةَ، فَأَمَرَهُمُ النَّبيُّ ﷺ بِلِقَاحِ (٢)، وَأَنْ يَشْرَبُوا مِنْ أَبُوالِهَا وَأَلْبَانِهَا، فَانْطَلَقُوا، فَلَمَّا صَحُّوا، قَتَلُوا رَاعِيَ النَّبِيِّ عَلَيْ، وَاسْتَاقُوا النَّعَمَ، فَجَاءَ الخَبَرُ فِي أَوَّلِ النَّهَارِ، فَبَعَثَ فِي آثَارِهِمْ، فَلَمَّا ارْتَفَعَ النَّهَارُ جِيءَ بِهِمْ، فَأَمَرَ فَقَطَعَ أَيْدِيَهُمْ وَأَرْجُلَهُمْ، وَسُمِرَتْ(٥) أَعْيُنْهُمْ، وَأَلْقُوا فِي الْحَرَّةِ(٢)، يَسْتَسْقُونَ فَلَا يُسْقَوْنَ (٧).

وجه الدلالة: رَخَّصَ رسول الله على الله الله القوم بشرب أبوال الإبل على سبيل التداوي مما أصابهم من مرض، وقد صحت أبدانهم بعد شربه، والتداوي بمنزلة الضرورة التي ترخص في تناول المحرَّم (شرب البول)، ولا يُعَدُّ تناوله في هذه الحالة محرَّمًا؛ فإن ما اضطر المرء إليه فهو غير محرَّم عليه من المأكل والمشرب(^).

# أما ما ورد من أحاديث نهى فيها النبي ﷺ عن التداوي بالمحرَّم، مثل:

- عن أم سلمة عَنْ أن رسول الله عَلَيْ قال: «إِنَّ اللهَ لَمْ يَجْعَلْ شِفَاءَكُمْ فِيهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ»(٩).
- عن أبي الدرداء ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: «إنَّ الله الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاعَ، وَجَعَلَ لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءً، فَتَدَاوَوْا، وَلا تَدَاوَوْا

10 Dh Mo

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٣/ ٣٢٣)، فتح القدير للشوكاني (٢/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) عُرَيْنَة: قرى بنواحي المدينة في طريق الشام، أو قبيلة من العرب. وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى، لعلي نور الدين أبو الحسن السمهودي (٤ / ١١٤).

<sup>(</sup>٣) فاجْتَووا المدينة: استوخموها؛ أي: لم توافقهم، وكرهوا المقام فيها لسقم أصابهم، قالوا: وهو مشتق من الجوى وهو داء في الجوف. فتح الباري (١/ ٣٣٧)، شرح النووي (۱۱/ ۱۵۵).

<sup>(</sup>٤) جمع لِقْحَة بكسر اللام وفتحها وهي الناقة ذات اللبن. شرح النووي على صحيح مسلم (١١/ ١٥٦). (٥) شُمِرَت: أي كُحِلَت بالمسامير المحياة، وقيلِ: شُمرَت: أي فُقِتَت. إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري (١/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٦) الحَرَة: مَوْضِع بَالْمَدِينَةِ فِيهِ حِجَارَة سُود، وَيُقَال لِكُلِّ أَرْضَ ذَات حِجَارَة سُود. شرح السيوطي على مسلم (٣/ ٦٦).

<sup>(</sup>٧) متفق عليه.

<sup>(</sup>٨) المحلِّي (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٩) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>١٠) سبق تخريجه.

فهذان الحديثان يُحمَلان على النهي عن التداوي بالمسكِر، أو على حال عدم الحاجة إلى التداوي به في غير حال الضرورة، بأن يكون هناك من الأدوية المباحة ما يقوم مقام المحرَّم في التداوي به(١).

أي أن حديث أم سلمة (وفي حكمه حديث أبي الدرداء) من حرمة التداوي بالمحرَّم، محمول على حالة الاختيار، وأما حالة الاضطرار فلا يكون حرامًا، كتناول المَيْتَة في المخمصة، والخمر عند العطش وإساغة اللقمة (٢٠). وذلك جمعًا بين الأحاديث؛ لأن العمل بجميع الأدلة أولى من إعمال أحدها وإهمال الباقي.

كما أن حِلَّ التداوي به في هذه الحالة لا يقتضي الترغيب فيه وملابسته؛ وذلك لأنه لا يُتداوَى به إلا عند الضرورة إليه، وهي حال نادرة التحقق، وإذا تحققت فلا تقتضي دوام ملابسته؛ للاقتصار منه على ما تندفع به الضرورة.

## ثانيًا : التداوي بالأدوية المحتوية على الكحول:

لا يجوز استخدام الخمر الصِّرف كدواء مطلقًا؛ لقول رسول الله ﷺ: "إِنَّ اللهَ كَمْ يَجْعَلْ شِفَاءَكُمْ فِيهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ»(٣). وعَنْ طَارِقِ بْنِ سُوَيْدٍ الْخَضْرَمِيِّ، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ ، إِنَّ بِأَرْضِنَا أَعْنَابًا نَعْتَصِرُهَا، فَنَشْرَبُ مِنْهَا؟ قَالَ: "لاَهُ فَرَاجَعْتُهُ، قُلْتُ: إِنَّ بَلْسَ بِشِفَاءٍ، وَلَكِنَّهُ دَاءٌ»(٤). قُلْتُ: إِنَّا نَسْتَشْفِي بِهِ لِلْمَرِيضِ. قَالَ: "إِنَّ ذَلِكَ لَيْسَ بِشِفَاءٍ، وَلَكِنَّهُ دَاءٌ»(٤).

أما الأدوية المحتوية على الكحول، فالذي يظهر أن النسبة القليلة من الكحول في الأدوية لا يُحرِّمها على مستعملها، ولا يُحكَّم بنجاستها لأجلها؛ وذلك لأن المسكر إذا خُلِطَ بنسبة قليلة مع الماء أو الدواء فإنه يُستَهْلَك، ولا يَبقى له أثر، فلا يَصير الشراب المشتَمِل على نسبة قليلة من الكحول مسكِرًا، والإسكار هو علة التحريم في الخمر، فإذا انتفت عن ذلك المخلوط: لم يأخذ حكم التحريم الوارد في الخمر؛ لا من حيث حرمة تناوله، ولا من حيث نجاسته.

## ويُشترط الإباحة استخدام الخمر (الكحول) في الدواء ثلاثة شروط:

١ - أن لا يكون هناك دواء آخر خال من الكحول ينفع لتلك الحالة.

٢- أن يدل على ذلك طبيب مسلم عدل.

<sup>(</sup>١) السنن الكبرى للبيهقي (١٠/٩)، المجموع (٩/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) عمدة القاري (٣/ ٥٥٥)، نيل الأوطار (١/ ٧٠). حاشية ابن عابدين (٥/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد، سنن ابن ماجه، قال ابن الملقن: قَالَ ابْن عبد الْبر: هَذَا حَدِيث صَحِيح الْإِسْنَاد. البدر المنير (٨/ ٢١١).

٣- أن يكون القدر المستعمل قليلًا لا يُسكِر (١١).

ولذلك صدر بجواز استعمال الأدوية المشتملة على نسبة قليلة من الكحول المسكِر قرارات من مجامع الفقه الإسلامي، وفتاوَى من لجان وهيئات الإفتاء في العالم الإسلامي، مع استحباب وتفضيل تجنب إدخال الكحول في شيء من الأدوية؛ حِرْصًا على اجتناب الشُّبُهات.

- قرار المجمع الفقهي الإسلامي برابطة العالم الإسلامي:

بِناءً على ما اشتملت عليه الشريعة من رفع الحرج، ودفع المشقة، ودفع الضرر بقدره، وأن الضرورات تُبيح المحظورات، وارتكاب أخف الضررين لدرء أعلاهما، قرر ما يلي:

١- لا يجوز استعمال الخمرة الصِّرفة دواءً بحال من الأحوال؛ لقول رسول الله ﷺ: «إِنَّ اللهَّ لَمْ يَجْعَلْ شِفَاءَكُمْ فِيهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ» (٢).

ولقوله ﷺ: "إِنَّ اللهَّ أَنْزَلَ الدَّاءَ، وَجَعَلَ لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءً، فَتَدَاوَوْا، وَلَا تَتَدَاوَوْا بِحَرَامٍ"". وقال لطارق بن سُوَيد -لما سأله عن الخمر يُجعَلُ في الدواء: "إِنَّ ذَلِكَ لَيْسَ بِشِفَاءٍ، وَلَكِنَّهُ دَاءً"(٤).

٢- يجوز استعمال الأدوية المشتمِلَة على الكحول بنسب مستهلكة تقتضيها الصناعة الدوائية التي لا بديل عنها، بشرط أن يصفها طبيب عدل، كما يجوز استعمال الكحول مطهِّرًا خارجيًّا للجروح، وقاتلًا للجراثيم، وفي الكريمات والدهون الخارجية.

٣- يوصي المجمع الفقهي الإسلامي شركات تصنيع الأدوية والصيادلة في الدول الإسلامية، ومستوردي الأدوية، بأن
 يعملوا جهدهم في استبعاد الكحول من الأدوية، واستخدام غيرها من البدائل.

٤- كما يوصي المجمع الفقهي الإسلامي الأطباء بالابتعاد عن وصف الأدوية المشتَمِلَة على الكحول ما أمكن (٥٠).

- TV Man

<sup>(</sup>١) مغنى المحتاج للخطيب الشربيني (٥ / ١٨٥).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه

<sup>(</sup>٥) قرار مجلس المجمع الفقهي الإسلامي التابع لرابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة في دورته السادسة عشرة المنعقدة بمكة المكرمة، في المدة من ٢١-٢٦/١٠/١٠ هـ الذي يوافقه من: ٥-١٠/١/١٠م.

- قرار مجمع الفقه الإسلامي بمنظمة التعاون الإسلامي:

«للمريض المسلم تناول الأدوية المشتَمِلَة على نسبة من الكحول، إذا لم يتيسر دواء خال منها، ووصف ذلك الدواء طبيب ثقة أمين في مهنته»(١).

# ثَالثًا: حكم التداوي بالمخدِّرات:

الأصل عدم جواز التداوي بالمخدِّرات؛ لما تقدم من أدلة، ولكن أجازه العلماء في حال الضرورة بشروط:

الأول: أن يتعين التداوي بالمخدِّر بمعرفة طبيب مسلم ثقة خبير بمهنة الطب.

الثاني: أن لا يوجد دواء من غير المخدِّر؛ ليكون التداوي به متعيَّنًا.

الثالث: أن لا يكون القصد من تناوله التحايل لتعاطى المحرَّم.

الرابع: أن لا يتجاوز به قدر الضرورة.

فإذا كان الدواء المخدِّر الذي يتعاطاه المريض لا بديل له من الأدوية التي تخلو من المخدِّرات أو المحرَّمات عمومًا، جاز له أن يتناوله ما دام قد نصح الطبيب المسلم الموثوق بدينه وعلمه بنفعه له وانعدام بديله، فقد قال سبحانه في ختام آية المحرَّمات: ...فَمَن اُضْطُرَّغَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ ... سَنَ البقرة].

# رابعًا: التداوي بالأدوية المحتوية على الجيلاتين:

1- تعريف الجيلاتين: مادة شفافة لا طعم لها ولا رائحة، غير قابلة للذوبان تُستَخْلَص من جلود وأعصاب وعظام الحيوانات بغليها الطويل في الماء(٢).

### ٢- حكم الجيلاتين:

مادة الجيلاتين إن أُخِذَت من حيوان مأكول اللحم مُذَكَّى ذكاةً شرعيَّةً فهي طاهرة، ويجوز استعمالها في الدواء وغيره، وأما

<sup>(</sup>١) قرار مجلس مجمع الفقه الإسلامي التابع لمنظمة التعاون الإسلامي بجدة المنعقد في دورة مؤتمره الثالث بعَمَّان عاصمة المملكة الأردنية الهاشمية من ٨-١٣ صفر ١٤٠٧هـ/ ١١ إلى ١٦ أكتوبر ١٩٨٦م، في إجابته على السؤال الثاني عشر.

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط (١ / ١٥٠).

إِن أُخِذَت من خِنزير أو مَيْتَة أو حيوان لم يُذَكَّ تذكية شرعية فيَحْرُم التداوي بها في الجملة؛ لقول النبي ﷺ: «إِنَّ اللهَّ أَنْزَلَ الدَّاءَ وَالدَّواءَ، وَجَعَلَ لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءً، فَتَدَاوَوْا، وَلَا تَدَاوَوْا بِحَرَام (١).

وسنتناول الحكم الشرعي في استعمال هذه الأدوية من حيث الاستعمالين الداخلي والخارجي:

أ- حكم الاستعمال الداخلي للأدوية المحتوية على مواد مستَخْلَصَة من أجزاء الخنزير:

# ١- الأنسولين الخِنزيري:

جمهور العلماء المعاصرين على عدم جواز التداوي بالأنسولين الخِنزيري، إلا في حالة الضرورة المقيَّدة بضوابطها الشرعية المتمثلة فيها يأتى:

- أن يكون المريض في حالة يُخْشَى عليه فيها من الموت أو الضرر الشديد.
  - أن لا يتوفر غير الأنسولين الخِنزيري في متناول المريض.
    - أن يصفه طبيب حاذق ثقة (٢).

ومستند أصحاب هذا القول هو الرأي الفقهي القائل بجواز التداوي بالنجاسات والمحرَّمات في حال الضرورة، ولهذا فقد استدَلُّوا بالأدلة الدالة على استثناء حال الضرورة من أصل تحريم التداوي بالنجس، والتي سبق ذكرها.

وهذا التفصيل المذكور إنها هو عند الحاجة للإنسولين الخِنزيري أو غيره من الأدوية المأخوذة من الخنزير، أما الواقع الطبي فقد تغير كثيرًا؛ حيث أمكن تصنيع الإنسولين الإنساني دون الحاجة للإنسولين الحيواني.

# ٢- الكبسولات الدوائية المصنّعة من جيلاتين الخنزير:

يجوز استعمال الأدوية المصنَّعة محافظها من جيلاتين الخنزير إذا تحققت استحالة العظام والجلود استحالةً كاملةً، وتغير اسمها وصفتها.

#### دليل ذلك،

اعتمد القائلون بجواز استعمال محافظ الأدوية المصنَّعة من جيلاتين الخِنزير إذا تحققت الاستحالة(٣) الكاملة للعظام والجلود

<sup>(</sup>٣) الاستحالة: تغير الشيء من طبعه ووصفه إلى طبع آخر ووصف آخر. أو تحول المادة إلى مادة أخرى مختلفة، لها صفات فيزيائية وكيميائية، نتيجة التغيرات الكيميائية في الوزن الجزئي للمادة، كتحول الكحول إلى خل. (موسوعة الفقه الطبي، المحور الخامس: الأحكام الفقهية المتعلقة بالفحص والتشخيص والأدوية، ص (٧٩١). الاستغناء عن المحرَّمات والنجاسات، د. أبوالوفا عبد الآخر، ص (٧٥).



<sup>(</sup>١) سبق تخريجه

<sup>(</sup>٢) توصيات الندوة الثامنة للمنظمة الإسلامية للعلوم الطبية بالكويت من ٢٢ - ٢٤/ ١٢/ ١٤١٥هـ الموافق ٢٢ - ٢٤/ ٥/ ١٩٩٥م.

المستخلص منها الجيلاتين، على رأي جمهور الفقهاء القائلين بطهارة النجاسات بالاستحالة؛ ولأن تحويله إلى مادة مُباحة إصلاح له(١).

فعظام وجلود الخنازير المتفق على نجاستها إذا تحققت استحالتها الكاملة عند تحويلها إلى جيلاتين تصبح طاهرة، فيحل استعال الأدوية المصنَّعة حافظتها من مادة الجيلاتين؛ لزوال عِلَّة التحريم وهي النجاسة، أما إذا كانت الاستحالة جزئية، فلا يجوز استعال هذه الأدوية في العلاج في غير حالة الضرورة والحاجة الماسَّة.

# ب. حكم الاستعمال الخارجي للأدوية المحتوية على مواد مستخلصة من مشتقات الخنزير:

اختلف الفقهاء المعاصرون في حكم استعمال المراهم والكريمات التي يدخل في تركيبها شحم الخنزير على قولين:

الراجح فيهما: جواز استعمال المراهم والكريمات التي يدخل شحم الخنزير في تركيبها، إذا كانت الاستحالة تامَّة، بِناءً على طهارة النجاسات بالاستحالة، والأفضل تجنبها عند وجود غيرها(٢).

فإن الممتنع بقاء حكم الخَبَث، وقد زال اسمه ووصفه، والحكم تابع للاسم والوصف، دائر معه وجودًا وعدمًا، فالنصوص المتناوِلَة لتحريم الميتة والدم ولحم الخنزير والخمر، لا تتناول الزروع والثهار والرماد والتراب والخلّ، لا لفظًا ولا معنًى ولا نصًّا ولا قياسًا(٣).

## خامسًا: التداوي بالأجزاء المأخوذة من غير مأكول اللحم كالخنزير:

يَحْرُم التداوي بأكل أو شرب شيء من أجزاء غير مأكول اللحم حال الاختيار، ويجوز عند الضرورة، وكذا يجوز التداوي بذلك في ظاهر الجسد، كالطلاء ونحوه عند الحاجة، على أن تتوافر القيود التالية:

١ – أن تدعو ضرورة إلى ذلك، وأن يُستعمل الدواء بقدر الحاجة ودون تجاوز؛ عملًا بالقاعدة الشرعية: الضرورات تُقَدَّر بقدرها(٤).

<sup>(</sup>١) اتفق الفقهاء على قاعدة: «أن ما استحال من الأشياء، وتغير اسمه ووصفه، وكان تغيره إلى طيب وصلاح، فهذا يَطْهُر بهذه الاستحالة». «موسوعة الفقه الطبي، المحور الخامس: الأحكام الفقهية المتعلقة بالفحص والتشخيص والأدوية، ص (٨٠١)».

<sup>(</sup>٢) وبهذا أخذت المنظمة الإسلامية للعلوم الطبية في توصيات ندوتها الفقهية الطبية الثامنة بالكويت: ٢٢ - ٢٤/ ٥/ ١٩٩٥م.

<sup>(</sup>٣) التلخيص القيِّم لاختيارات أبي العباس وتلميذه ابن القيِّم، ص (١٢١).

<sup>(</sup>٤) القواعد والضوابط الفقهية المتضمنة للتيسير، ص (٢٩٠).

٢- أن لا يوجد بديل آخر يقوم مقامه، وذلك بعد بذل الوسع والجُهد في طلب الدواء المباح، أو يوجد ويَصْعُب الحصول
 عليه إلا بمشقة شديدة بالغة، كأن يكون الدواء المباح ثمينًا جدًّا، والقاعدة: أن المشقة تجلب التيسير(١).

٣- أن يصفه طبيب ثقة حاذق.

#### التداوي بالهيبارين،

#### ١- تعريف الهيبارين:

دواء معروف يَستخدمه الأطباء بشكل واسع جِدًّا لمنع تخثر الدم وحصول الجلطات في كثير من الأمراض، بشكل وقائي وعلاجي، كأمراض القلب والذبحة الصدرية، وإزالة الخثرات الدموية، وهو من أكثر الأدوية استخدامًا في الطب الحديث، وهو في أصله مادة يُفرزها الجسم، لكن تُعطَى للمريض عند الحاجة من مصدر خارجي (٢).

#### وهناك نوعان من الهيبارين:

- الهيبارين العادي: وهو مزيج غير متجانس من مركبات كيميائية متشابهة ذات سلاسل عديدة السكريات الكبريتية، يمكن استخراجه من الأعضاء الغنية بالأوعية الدموية، كرئة البقر ومخاطيات أمعاء الخنزير.

لكن هذا النوع من الهيبارين لا يُعتَبر مثاليًّا؛ لوجود مضاعفات له.

- الهيبارين ذو الوزن الجزيئي المنخفض؛ يُستَخْلَص من الهيبارين العادي، بطرق كيميائية، يَنتج عنها مركبات جديدة مختلفة في خواصها وصفاتها الفيزيائية والكيميائية عن الهيبارين العادي، وهو ما يُعبِّر عنه الفقهاء بالاستحالة(٣).

#### ٢- حكم التداوي بالهيبارين:

أ ـ يراد بالهيبارين: مادة تنتجها خلايا معينة في الجسم، وتُستَخْلَص عادة من أكباد ورئات وأمعاء الحيوانات، ومنها البقر والخنزير. أما الهيبارين ذو الوزن الجزيئي المنخفض فيُهَيَّأ من الهيبارين العادي بالطرق الكيميائية المختلفة، وهما يستخدمان في علاج أمراض مختلفة، كأمراض القلب والذبحة الصدرية، وإزالة الخثرات الدموية، وغيرها.

(V)

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم، ص (٧٥).

<sup>(</sup>٢) موسوعة الفقه الطبي، المحور الخامس: الأحكام الفقهية المتعلقة بالفحص والتشخيص والأدوية، ص (٨٠١،٠١).

<sup>(</sup>٣) حكم استعمال الدواء المشتمل على شيء من نجس العين كالخنزير، وله بديل أقل منه فائدة (كالهيبارين الجديد)، ص (٣، ٥، ٨). موسوعة الفقه الطبي، المحور الخامس: الأحكام الفقهية المتعلقة بالفحص والتشخيص والأدوية، ص (٨٠٢).

- ب أن عملية استخلاص الهيبارين ذي الوزن الجزيئي المنخفض من الهيبارين العادي تتم بطرق كيميائية ينتج عنها مركبات جديدة مختلفة في خواصِّها وصفاتها الفيزيائية والكيميائية عن الهيبارينات العادية ، وهو ما يُعبِّر عنه الفقهاء بالاستحالة.
- ج. أن استحالة النجاسة إلى مادة أخرى مختَلِفَة عنها في صفاتها وخواصها كتحول الزيت إلى صابون ونحو ذلك، أو استهلاك المادة بالتصنيع وتغير الصفات والذات، تُعَدُّ وسيلة مقبولة في الفقه الإسلامي للحكم بالطهارة وإباحة الانتفاع بها شرعًا.

وقد قرر مجلس المجمع الفقهي الإسلامي برابطة العالم الإسلامي بعد المناقشات المستفيضة من المجلس للموضوع، وما تقرر عند أهل العلم، وما تقتضيه القواعد الشرعية من رفع الحرج ودفع المشقة، ودفع الضرر بقدره، وأن الضرورات تُبيح المحظورات، وارتكاب أخف الضررين لدرء أعلاهما مشروع، قرر المجلس ما يأتي:

- ١ يُباح التداوي بالهيبارين الجديد ذي الوزن الجزيئي المنخفض عند عدم و جود البديل المباح الذي يغني عنه في العلاج،
   أو إذا كان البديل يُطيل أَمَدَ العلاج.
- ٢- عدم التوسع في استعماله إلا بالقدر الذي يُحتاج إليه، فإذا وُجِدَ البديل الطاهر يقينًا يُصار إليه؛ عملًا بالأصل، ومراعاة للخلاف.
  - ٣- يوصي المجلس وزراء الصحة في الدول الإسلامية بالتنسيق مع شركات الأدوية المصنِّعة للهيبارين (١).

and Novi

<sup>(</sup>۱) مجلس المجمع الفقهي الإسلامي التابع لرابطة العالم الإسلامي في دورته السابعة عشرة المنعقدة بمكة المكرمة، في الفترة من ١٩ - ٢٣ شوال ١٤٢٤هـ، ١٣ - ١٧ ديسمبر (كانون الأول) ٢٠٠٣م. موسوعة الفقه الطبي، المحور الخامس: ص (٨٠٤، ٨٠٥)، الأحكام الفقهية المتعلقة بالفحص والتشخيص والأدوية، ص (٨٠٣).



# الوحدة الساحسة







أولًا: معنى الإذن الطبي.

ثانيًا؛ أهمية الإذن الطبي.

ثالثًا؛ حُكم الإذن الطبي.

رابعًا: الحالات التي يسقط فيها الإذن الطبي.

خامسًا: شُروط الإذن الطبي.

سادسًا: انتهاء الإذن الطبي.



# أولًا: معنى الإذن الطبي:

## ١ - معنى الإذن في اللغة :

يُطلق الإذن في اللغة على معانٍ منها: الإباحة والإعلام، وهذان الإطلاقان وغيرهما يُفضِيَان إلى معنًى واحدٍ، وهو الرضا وإباحة التصرف من الآذن للمأذون له.

#### ٢- معنى الإذن عند الفقهاء:

عرَّفه بعضهم بأنه: الإعلام بإجازة الشيء والرخصة فيه. كما عُرفَ بأنه: إباحة التصرف(١).

#### ٣ - معنى الإذن الطبي:

موافقة المريض أو وليه على الإجراءات الطبية اللازمة لعلاجه (٢).

# ثانيًا: أهمية الإذن الطبي:

يُشترط أن تكون المعالجة بِناءً على إذن المريض أو وليه، فإن لم يأذن له وعالجه دون إذن ضَمِنَ ما جَنَت يداه؛ لخروج عمله من دائرة الإباحة إلى دائرة التعدِّي.

هذا فضلًا عن أن من حق المريض أن يختار الطبيب الذي يعالجه؛ لأن الثقة بين المريض والطبيب لها تأثيرها في الشفاء، وذلك إذا كان المريض في حالة صِحِّيَّة تسمح له بذلك.

وتتضح أهمية الإذن الطبي من خلال عبارات الفقهاء المصرِّحة بضرورة اعتبار صدور الإذن الطبي ممن له الحق فيه؛ لانتفاء المسؤولية والضمان عمن باشر أفعال التطبيب والعلاج<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) القاموس الفقهي ص (١٩)، معجم لغة الفقهاء ص (٥٢).

<sup>(</sup>٢) أحكام الإذن الطبي، د. عبد الرحمن بن أحمد الجرعي، ص (١).

<sup>(</sup>٣) حاشية ابن عابدين (٦ / ٦٩)، كشاف القناع (٤/ ٣٥).

# ثالثًا: حكم الإذن الطبي:

يجب على الطبيب أن يحصل على الإذن الطبي بالمداواة من المريض أو وليه الشرعي(١).

ومما يمكن الاستدلال به على مشروعية إذن المريض بمعالجته ما رواه البخاري عن عائشة على على مشروعية إذن المريض بمعالجته ما رواه البخاري عن عائشة على الله والمدنا(٢) رَسُولَ اللهِ عَلَيْ اللهُ وَعَلَيْ اللهُ وَاءِ، فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ: «لَا يَبْقَى أَحَدٌ مِنْكُمْ إِلَّا لُدَّ، غَيْرُ الْعَبَّاسِ؛ فَإِنَّهُ لَمُ يَشْهَدْكُمْ»(٣).

وجه الدلالة: في الحديث السابق بيان بأن إذن المريض البالغ العاقل ضروري لإجراء أمر التداوي، فإذا صَرَّح المريض أو أشار أنه يرفض نوعًا من أنواع التداوي فله الحق في ذلك، ويكون إجباره على التداوي تعدِّيًا، ويعاقب المتعدِّي تعزيرًا بمثل ما فعل (٤).

ولا يجوز الحصول على الإذن الطبي بالإكراه، ولا بإغراء مادي، فلا يجوز مثلًا استغلال حال بعض الأشخاص -كالمساجين مثلًا - فيُكْرَهُون على فعل طبي ما، ولا يجوز استغلال حالة الحاجة عند بعض الأشخاص، كالمساكين والفقراء والمشرَّدين، فيُغْرَوْنَ مثلًا ببعض المال لإجراء البحوث والتجارب عليهم (٥٠).

ويُستَحَبُّ للمريض إذا طلب منه الإذن بفعل الجراحة المستوفية للشروط الشرعية أن يأذن بها، وهذا الحكم مبني على الأصل الدال على استحباب التداوي؛ لما ثبت عنه شمر من التداوي، والأمر به، وإقراره، فقد ثبت في حديث أسامة بن شريك شه أنه لله الأعراب: أنتداوى؟ قال: «تَدَاوَوْا، فَإِنَّ اللهَ تَعَالَى لَمْ يَضَعْ دَاءً إِلَّا وَضَعَ لَهُ دَوَاءً»(١).

وهذا الأمر منه عليه الصلاة والسلام فيه دليل على استحباب التداوي والندب إليه.



<sup>(</sup>١) زاد المعاد (٤ / ١٢٨). أحكام الجراحة الطبية ص (٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) لُددنا: أي جعلنا في جانب فمه دُواُه بغير إرادته، واللدود: مَا يُسقاه الْمَرِيضُ فِي أَحَدِ شِقَّي الفَمِ. (النهاية في غريب الحديث لابن الأثير (٤/ ٢٤٥)، فتح الباري (١٠/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على صحيح مسلم (١٤/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٥) موسوعة الفقه الطبي، ص (٥٣)، ٥٥).

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه.

# رابعًا: الحالات التي يَسقَط فيها الإذن الطبي:

الأصل أنه لا يَجري عمل طبي على بَدَنِ إلا بعد الإذن فيه من صاحبه أو من وليه، إلا أنه في بعض الحالات التي يكون فيها المرضى والمصابون لا يمكن الحصول على إذن مُسْبَق من المريض أو المصاب، أو من ولي أيً منهما؛ ولذا استُثْنِيَت بعض الحالات من اشتراط الإذن الطبي على النحو التالي:

## ١- الحالات التي تقتضي المصلحة العامة معالجتها:

كالأمراض المعدية التي يَشتَدُّ خطرها على المجتمع، بسبب شدتها أو سرعة انتشار الإصابة بها بين الناس، فإن من حق الدولة أن تَفْرِض التداوي على المريض؛ حتى لا يَضُرَّ سائر أفراد المجتمع، ومن أجلِ هذا الضرر فإنه يجب اتخاذ كل ما من شأنه معالجة المريض، الذي تنتقل عدوى المرض منه إلى الأصحاء، وإن لم يأذن هو أو وليه في ذلك، اكتفاءً بإذن الشارع فيه، ومراعاة للمصلحة العامة التي تُقدَّم شرعًا على المصلحة الخاصة عند التعارض؛ ولأن في عدم علاج المرض المُعدِي ضرر، والضرر يُزال(١٠).

## ٢- الحالات الخطيرة:

التي تهدد حياة المريض بالهلاك، أو تهدده بتلف عضو من أعضائه، أو منفعة هذا العضو، والتي يكون فيها فاقدًا الوعي، أو يكون في حالة نفسية لا يمكن معها التوقف عن اتخاذ إجراء لإسعافه، حتى يحصل على إذن منه أو من وليه.

## ومن أمثلة ذلك:

حالات التهاب الزائدة الدودية التي بلغت درجة يخاف من انفجارها وموت المريض بسببها ما لم يُتَّخَذ إجراء عاجل لاستئصالها، وكذلك جراحات الحوادث المختلفة: كالجراحات التي يقتضيها إسعاف حياة المصاب في حادث حريق أو هدم أو غرق أو اصطدام أو سقوط، أو نحو ذلك.

وإنها شُرِعَ العلاج في هذه الحالة دون الحصول على إذن المريض أو وليه؛ لأن في عدم علاج المريض انتظارًا للحصول على الإذن إضرارًا بالمريض، والضرر يُزال كها تُقَرِّر قواعد الفقه الكليَّة (٢)؛ ولأن قيام الطبيب بالمعالجة في هذه الحالة الطارئة

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر للسيوطي ص (٨٣).



<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٥).

واجب عليه، ما دام قادرًا على علاج المصاب واستنقاذه؛ بحيث إذا امتنع عن العلاج كان آثما(١).

# ٣- حالات العلاج اليسيرة التي تُجْرَى للصغار:

والتي جرى العرف على إجرائها دون حاجة إلى أخذ إذن أوليائهم فيها، كما هو الحال في حالات العلاج اليسيرة، أو التطعيم ضد الأمراض المختلفة التي تُجْرَى للتلاميذ المرضى أو المصابين، والتي يباشرها طبيب الوحدة الصحية المدرسية، ونحوها مما يَتَسامح فيه الناس عادة (٢).

وقد نص فقهاء السلف على هذه الحالة في كتبهم، وذكروا عدم الافتقار إلى إذن من أحد لاتخاذ العمل الطبي حيالها(٣).

# خامسًا: شروط الإذن الطبي:

# يُشترط لصحة الإذن الطبي الشروط التالية:

١- أن يكون الإذن صادرًا ممن له الحق في إصداره، وهو الشخص المريض، أو وليه في حال تعذُّر الحصول على إذن المريض، أو مَن له الولاية العامة على المسلمين كالحاكم(٤).

ومِنْ ثُمَّ فإنه لا يُعتَبَر إذن أي شخص لم يَعتَبر الشرع إذنه عن ذلك المريض، فمثلًا: إذا أَذِنَ أخ المريض بفعل الجراحة بأخيه حال أهلية المريض، وعدم موافقته، فإن إذنه يُعْتَبر ساقطًا؛ لكونه غير مستَنِد على أصل شرعي يعتبره، فالحق في هذه الحالة مختص بالمريض وحده.

٢- أن يكون الآذن أهلًا لصدور الإذن منه شرعًا، والأهلية تُعْتَبر بوجود البلوغ والعقل، فإن أَذِنَ المريض دون أن يكون أهلًا لصدور الإذن منه فلا اعتبار بإذنه، وكذا إذا صدر من الولي الفاقد للأهلية من باب أولى (٥٠).

٣- الاختيار وعدم الإكراه: فالْمُكْرَه في حقيقته غير آذِن، والأصل في عدم اعتبار قول الْمُكْرَه قوله تعالى: مَن كَفَرَ بِأُللّهِ مِنْ بَعَد إِيمَنيهِ عَإِلّا مَنْ أُكُرِه وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنُ ۖ بِٱلْإِيمَنِ ... الله النحل].

فقد دلت هذه الآية الكريمَة على أن مَن أُكْرِه على قولٍ ما يوجب الكفر، وقلبه مطمئن بالإيمان، أنه لا يُعتَبَر كافرًا، فاعتبرها

EN AL

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (٢/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) المسؤولية الطبية وأخلاقيات الطبيب للدكتور محمد البار ص (٧٦).

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقِّعين (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>٤) المغنى والشَرح الكبير لابن قدامة (٦/ ١٢١).

<sup>(</sup>٥) أحكام الجراحة الطبية والآثار المترتبة عليها ص (٢٥٢).

العلماء -رحمهم الله- أصلًا في عدم مؤاخذة اللُّكْرَه بقوله الذي أُكْرِه عليه؛ لأنه إذا كان الإكراه موجِبًا لسقوط المؤاخذة فيما هو من أصول الدين، فإنه من باب أولى يكون مُسقِطًا لها فيما هو من فروعه(١).

فلا يُؤاخَذ الْلُكْرَه على شيء صدر منه، ولا يُعْتَدُّ به شرعًا، سواء كان ما صدر عنه تصرُّ فًا قولِيًّا أو فعليًّا.

٤- أن تكون المعالجة المأذون بها مشروعة، فلو كانت محرَّمة لم يصح الإذن، كما لو أَذِنَ المريض للطبيب أن يُجْرِي له جراحة تغيير الخِلْقَة، أو تغيير الجنس، أو يُجْرِي له الوشم أو تغيير لون البشرة، أو تصغير الأنف، أو تكبير الشفاه، أو نحوها من الجراحات والعلاجات المحرَّمَة، دون أن يقتضيها مُسوِّغ مشروع.

٥- أن يُعطِي الآذنُ الإذنَ وهو على بينة وإدراك من أمره، فلا بد من إيضاح الأمر له؛ حتى يعرف ما هو مُقْدِم عليه، فإذا كانت المعالجة إجراء جراحة للمريض، فيزداد شرطان على ما سبق وهما:

- أن يشتمل الإذن على إجازة فعل الجراحة؛ لأن ذلك هو المقصود من الإذن.
- أن تكون دلالة الصيغة على إجازة فعل الجراحة صريحة أو قائمة مقام الصريح، كقول المريض لطبيبه: أَذِنْتُ لك بفعل الجراحة ونحوه، ومثله الإشارة المفهومة التي تدل على رضاه بإجرائها(٣).

# سادسًا: انتهاء الإذن الطبي:

## ينتهي الإذن الطبي في الحالات الأتية:

- ١ عند انتهاء مدته، فما بعد المدة المأذون فيها يحتاج إلى إذن جديد.
- ٢- إذا شُفِيَ المريض من الداء المعالج، فالشفاء علامة انتهاء الإذن الطبي.
  - ٣- الموت، فإذا تُوُفِّي المريض انتهى الإذن بعلاجه.
- ٤- إذا انتفت الأهلية عن الآذِن، كما لو جُنَّ جنونًا مُطبقًا، فلا يصح إذنه حينئذ، ووجوده كعدمه (٤).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١ / ١٨١).

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه، والحاكم في المستدرك وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرِّجَاه، وقال البوصيري في زوائده على ابن ماجه: إسناده صحيح، وقال فيه النووي: حديث حسن. (مجمع الزوائد ٦٠ / ٢٥٠، المجموع ٢ / ٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) المغني (٨/ ١١)، تحفة المودود في أحكام المولود ص (١١٨)، أحكام الجراحة الطبية ص (٢٥٤).

<sup>(</sup>٤) موسوعة الفقه الطبي، ص (٥٦).

## قرار مجمع الفقه الإسلامي الدولي في موضوع العلاج الطبي:

#### إذن المريض:

أ- يُشتَرَط إذن المريض للعلاج إذا كان تامَّ الأهلية، فإن كان عديم الأهلية أو ناقصها اعتُبِرَ إذن وليه حسب ترتيب الولاية الشرعية، ووفقًا لأحكامها التي تحصر تصرف الولي فيها فيه منفعة المولَى عليه ومصلحته ورفع الأذى عنه.

على أن لا يُعتدَّ بتصرف الولي في عدم الإذن إذا كان واضحَ الضرر بالمولَى عليه، وينتقل الحق إلى غيره من الأولياء، ثم إلى ولي الأمر.

ب- لولي الأمر الإلزام بالتداوي في بعض الأحوال، كالأمراض المعدِية والتحصينات الوقائيَّة.

ج- في حالات الإسعاف التي تتعرض فيها حياة المصاب للخطر، لا يتوقف العلاج على الإذن.

د- لا بد في إجراء الأبحاث الطبية من موافقة الشخص التام الأهلية بصورة خالية من شائبة الإكراه -كالمساجين- أو الإغراء المادي -كالمساكين- ويجب أن لا يترتب على إجراء تلك الأبحاث ضرر.

ولا يجوز إجراء الأبحاث الطبية على عديمي الأهلية أو ناقصيها ولو بموافقة الأولياء(١).









أولًا: موقف الإسلام من السِّرِّ الطبي.

ثانيًا: حالات الأسرار وحكمها.



# السِّرُّ الطبي:

مهنة الطب مهنة عظيمة حَظِيَت بثقة الناس، فالطبيب سواء أكان نفسيًّا أو عضويًّا يتحصل من مريضه على أسرار بالغة الأهمية بحكم مهنته، ومن أهم آداب مهنة الطب المحافظة على أسرار المرضى التي يعرفها الطبيب، إما بتصريح المريض له بذلك السِّرِّ؛ لأن الطبيبَ أهلٌ للثقة به، وإما أن يَظهَر ذلك من خلال الكشف والتحاليل التي تُجُرَى للمريض.

والمحافظة على أسرار المرضى مصلحة يجب مراعاتها، لكن في بعض الأحيان يَنتج عن المحافظة على هذه المصلحة مفسدة كبيرة، فيقف الطبيب حائرًا بين الأمرين، هل يقدِّم المصلحة على المفسدة أو المفسدة على المصلحة؟

# أُولًا: موقف الإسلام من السِّرِّ الطبي:

إفشاء السر محرَّم في الأصل(١)، بل اتفق الفقهاء على تحريمه إذا كان يتضمن ضررًا(١).

## ومن الأدلة على تحريم إفشاء السِّرِّ:

١ - قوله تعالى: يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَنَ كُمْ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ١٠ [الأنفال].

## وجه الاستدلال:

أن حِفْظ السر من قبيل حفظ الأمانة، فيجب عليه كتمه (٣).

٢ - عن أنس بن مالك ﷺ قال: (أُسَرَّ إِلَيَّ النَبِيُّ ﷺ سِرَّا، فَهَا أَخْبَرْتُ بِهِ أَحَدًا بَعْدُ، وَلَقَدْ سَأَلَتْنِي عَنْهُ أُمُّ سُلَيْمٍ فَهَا أَخْبَرْتُهَا بِهِ أَحَدًا بَعْدُ، وَلَقَدْ سَأَلَتْنِي عَنْهُ أُمُّ سُلَيْمٍ فَهَا أَخْبَرْتُهَا بِهِ أَحَدًا بَعْدُ، وَلَقَدْ سَأَلَتْنِي عَنْهُ أُمُّ سُلَيْمٍ فَهَا أَخْبَرْتُهَا بِهِ إِنْهُ أَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ عَنْهُ أَمّ سُلَيْمٍ فَلَا أَخْبَرْتُهُا اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الل

٣- عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ م، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا حَدَّثَ الرَّجُلُ بِالْحَدِيثِ ثُمَّ الْتَفَتَ فَهِيَ أَمَانَةٌ ﴾(٥).

## وجه الاستدلال:

جعل النبي ﷺ حكم السِّرِّ حكم الأمانة، فلا يجوز إضاعتها بإشاعتها(١).

<sup>(</sup>٦) عون المعبود (١٣ / ١٤٨).



<sup>(</sup>١) القوانين الفقهية ص (٢٨٣)، إحياء علوم الدين (٣/ ١٣٢)، الإنصاف (٨/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري (١١ / ٨٠).

<sup>(</sup>٣) تحفة الأحوذي (٦/ ٧٩)، تطريز رياض الصالحين ص (٤٣٨).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود، والترمذي وحسنه.

فمِن خلال هذه الأدلة اتضح وجوب حفظ السر وعدم إفشائه، إلا أنه يجوز كشف السِّرِ عند الضرورة، ومما يدل على ذلك ما يلي:

١ - قول الله تعالى في قصة يوسف: قَالَ هِيَ رَوَدَتْنِي عَن نَفْسِي ... الله الله يعالى في قصة يوسف.

فالستر على الناس شيمة الأولياء فضلًا عن الأنبياء، وإنها قال يوسف ذلك ليدفع عن نفسه ما تعرَّض له من قتل أو عقوبة (١).

ولا يُشترط عند جواز الإفشاء للضرورة أن يكون المريض راضيًا بذلك؛ لأن هذا ليس من حقه أن يأذن فيه (١٠).

# ثانيًا: حالات الأسرار وحكمها:

يرتبط حكم إفشاء سرِّ المريض بقضية جلب المصلحة ودرء المفسدة، وإليك بعض حالات الأسرار وحكمها:

أ- الاعتراف بارتكاب جريمة اتُّهمَ فيها شخص آخر:

قد يعترف المريض أنه ارتكب جريمة اتهم فيها شخص آخر، فإذا تأكد الطبيب أن هذا الاعتراف ليس ناتجًا من تأثير المرض، إنها هو مطابق للواقع، فمع أن الطبيب مأمور بحفظ السِّرِّ، لكن يترتب على كتهان السِّرِّ مفسدة عظيمة، وهي أن يعاقب البريء على جُرم لم يرتكبُه، وهنا يحتاج الطبيب إلى تطبيق قاعدة درء المفاسد مقدَّم على جلب المصالح بالضوابط الخاصة بها، فدرء مفسدة إقامة الحد على البريء أعظم من مصلحة المريض، وأن حق الإنسان في حفظ سِرِّه يجب أن لا يتضمن ضررًا على فرد آخر؛ لأن حفظ حق أحدهما ليس بأولى من حفظ الآخر.

فيحاول الطبيب أن يُقنعه بالاعتراف، فإن لم يقتنع المريض، فعلى الطبيب أن يُفشي سره للمسؤولين، بذكر ما يتم به الغرض بدون توسع، أو ذكر ما لا فائدة فيه، وإذا ترتب على ذلك ضرر على المريض، فهو نتيجة لجرمه الذي ارتكبه، وليس بسبب شهادة الطبيب.

فقد نفى النبي الضرر والضرار بغير حق، فأما إدخال الضرر على أحد بحق، إما لكونه تعدَّى حدود الله، فيُعاقب بقدر جريمته، أو لكونه ظلم نفسه وغيره، فيطلب المظلوم مقابلته بالعدل، فهذا غير مراد قطعًا، وإنها المراد إلحاق الضرر بغير



<sup>(</sup>١) شجرة المعارف والأحوال للعز بن عبد السلام ص (٢٩١).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  مجلة مجمع الفقه الإسلامي (۸ /  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$ ۸).

<sup>(</sup>٣) جامع العلوم والحكم لابن رجب الحنبلي ص (٣٠٤).

وقد ذكر بعض الفقهاء أن من أسباب وجوب أداء الشهادة: خوف فوت حق المَدَّعِي، إذا لم يعلم المَدَّعِي كونه شاهدًا(١). ومما يدل على ذلك ما جاء في حديث زيد بن خالد الجُهنِي ﴿ أَن النبي ﴾ قَالَ: «أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِخَيْرِ الشُّهَدَاءِ؟ الَّذِي يَأْتِي بِشَهَادَتِهِ قَبْلَ أَنْ يُسْأَلُهَا»(٢).

فإذا كان عند رجل شهادة لرجل، ولا يعلم بها صاحب الحق، فإنه عليه أن يخبره بها، ولا يكتمه (٣).

أما إذا ترتب على الإفشاء ضرر محض على الطبيب في نفسه أو أهله، فيجب عليه كتم الشهادة، لقوله تعالى: ...وَلاَيْضَآرً كَاتِبُ وَلَاشَهِ يِدُّ... اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْ مه أن يضر نفسه لنفع غيره (١٠).

ب- إذا تَبَيَّنَ عدم توافق المقبلين على الزواج عند الكشف الطبي:

إذا حضر رجل وامرأة مقبلان على الزواج، وطلبًا فحص ما قبل الزواج، وتم اكتشاف مرض معينً في أحدهما قد يؤدي إلى احتمال إنجاب طفل مشوَّه، أو انتقال المرض للطرف الآخر، وذهابهما إلى الطبيب يقتضي موافقتهما على إخبارهما بالنتيجة، فينظر الطبيب إلى المصلحة والمفسدة المترتبة على السكوت أو الإفشاء، فيقدم درء المفسدة على جلب المصلحة إن كانت المفسدة راجحة، وبالتالي فيكفي منه أن يقول: أنصحكما بعدم إتمام الزواج، فلا يجوز له كشف الستر عماً زاد؛ لأنه يكون مجرَّد إضرار بصاحب المرض، ومما يدل على ذلك:

١ - قول الله تعالى: وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَاهَبُ لَنَامِنَ أَزْوَجِنَا وَذُرِيَّكِنِنَا قُرَّةَ أَعْيُنٍ وَٱجْعَلْنَالِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴿ ﴿ اللهِ قَانَ:].
 وجه الاستدلال:

في الآية ما يدل على حرص المسلم على أن يكون ولده صالحًا، مُعِينًا له على دينه ودنياه؛ حتى تَعْظُم منفعته به في أُولاهُ وأُخْرَاهُ، ولا تتحقق هذه المنفعة كاملة إلا إذا كان الولد سليها(٥).

٢ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ النَّبِيِّ ﴾ فَأَتَاهُ رَجُلٌ فَأَخْبَرَهُ أَنَهُ تَزَوَّجَ امْرَأَةً مِنَ الأَنْصَارِ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ ﴾ وأَنظَرْتَ إِلَيْهَا؟ »، قَالَ: لا، قَالَ: «فَاذْهَبْ فَانْظُرْ إِلَيْهَا؟ فَإِنَّ فِي أَعْيُن الأَنْصَارِ شَيْئًا» (٢).

<sup>(</sup>۱) العناية شرح الهداية (٧/ ٣٤٠)، التمهيد (١٧/ ٢٩٦)، العزيز (١٣/ ٣٦)، المغنى (١٤/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم.

<sup>(</sup>٣) شرح السنة (١٠/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٤) الشرّح الكبير (١٢ / ٤).

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي (٤ / ٧٣)، تفسير ابن كثير (١ / ٣٨٧).

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم.

## وجه الاستدلال:

يدل الحديث على ضرورة معرفة العيوب في المخطوبة، وعلى مَن عَلِمَ شيئًا من العيوب أن يبيِّنَه من باب النصيحة (١). ٣- أن في السكوت تغريرًا للسليم منهما؛ إذ ربها لو عَلِمَ بمرض زوجه لَّا وافَقَ على الزواج به.

ومن أمثلة ذلك: إذا كان أحد الزوجين مصابًا بمرض جنسي مُعْد ينتقل بالمباشرة: فعلى الطبيب أن يعمل بقاعدة درء المفاسد مقدَّم على جلب المصالح، ومفسدة إصابة الطرف الآخر بالمرض أعظم من المصلحة المترتبة على عدم إفشاء السر، وحينئذ يجب على الطبيب أن يُخبِرَ الطرف الآخر بحقيقة المرض وبأضراره، وأن يبين لهما أنه لا يحل لأحدهما أن ينشر عيب الآخر، بل عليه ستر الفضائح، وهي من حقوق المكلَّفين على بعض (٢).

# ج- إذا تبيَّن وجود شبهة الزنا،

يجب على الطبيب في الحالات التي يكاد يجزم فيها من الناحية الطبية بوجود شبهة الزنا أن يلتزم الصمت، ولا يُخبِر الزوج بذلك، وهو من باب درء المفاسد مقدم على جلب المصالح، وقد حثت الشريعة على المحافظة على الأنساب، فإن النسب يُحتاط لإثباته، ويَثبت بأدنى دليل، ويَلزم من ذلك التشديد في نفيه، وأنه لا يَنتفي إلا بأقوى الأدلة (٣).

# ومما يدل على ذلك:

١ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّى النَّبِيَّ ﴾ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وُلِدَ لِي غُلَامٌ أَسْوَدُ، فَقَالَ: «هَلْ لَكَ مِنْ إِبِلِ؟» قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: «هَلْ لَكَ مِنْ إِبِلِ؟» قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: «هَلْ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَ (٤٠)؟» قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: «فَأَنَّى ذَلِكَ؟» قَالَ: لَعَلَّهُ نَزَعَهُ عِرْقٌ، قَالَ: «فَلْ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَ (٤٠)؟» قَالَ: فَعُمْ، قَالَ: «فَأَنَّى ذَلِكَ؟» قَالَ: لَعَلَّهُ نَزَعَهُ عِرْقٌ، قَالَ: «فَلْ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَ (٤٠)؟» قَالَ: فَعُمْ، قَالَ: «فَلْ لَكَ مِنْ إِبِلِ؟» قَالَ: هَمْ فَالَ: فَعُمْ، قَالَ: فَعُمْ، قَالَ: هَمْ أَنْ مَا أَنْوَانُهُ وَالَ اللهِ مُنْ أَوْرَقَ (٤٠)؟» قَالَ: هَمْ فَالَ: هَمْ مُنْ إِبِلٍ؟» قَالَ: هَمْ فَالَ: هَمْ مُنْ إِبِلٍ؟ فَالَاءَ مِنْ أَوْرَقَ (٤٠)؟ وَاللّهُ مِنْ أَوْرَقَ (٤٠)؟ وَاللّهُ مِنْ أَوْرَقَ (٤٠)؟ وَاللّهُ مِنْ أَوْرَقَ (٤٠) وَاللّهُ مِنْ أَوْرَقَ (٤٠) وَاللّهُ مُنْ أَوْرَقَ (٤٠) وَاللّهُ مِنْ أَوْرَقَ (٤٠) وَاللّهُ مِنْ أَوْرَقَ (٤٠) وَاللّهُ مِنْ أَوْرَقَ (٤٠) وَاللّهُ مُنْ أَوْرَقَ (٤٠) وَاللّهُ مِنْ أَوْرَقَ (٤٠) وَاللّهُ مِنْ أَوْرَقَ (٤٠) وَاللّهُ وَلِلْكَ؟ وَاللّهُ مُنْ أَوْرَقَ (٤٠) وَاللّهُ مُنْ أَوْرَقَ (٤٠) وَاللّهُ مُنْ أَلْوَانُهُ وَلَا إِنْ إِلَاكَ؟ وَاللّهُ مُنْ أَلْوَانُهُ وَاللّهُ مِنْ أَوْرَقَ (٤٠) وَاللّهُ مُنْ أَلْ وَلَا لَا أَلْهُ وَلَا مُؤْلِلُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا مُؤْلِلُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّ

## وجه الدلالة:

وفي هذا الحديث أن الولد يَلْحَق الزوج، وإن خالف لونَه؛ بأن كان الأب أبيض والولد أسود أو عكسه، ولا يَحِلُّ له نفيه بمجرد المخالفة في اللون، وكذا لو كان الزوجان أبيضين، فجاء الولد أسود أو عكسه؛ لاحتمال أنه نزعه عرق من أسلافه وأجداده، وهذا الحديث دليل على الاحتياط للأنساب، وإلحاقها بمجرد الإمكان(١٠).

(AV)

<sup>(</sup>١) شرح النووي على صحيح مسلم (٩ / ٢١٠).

<sup>(</sup>٢) إفشاء السر في الشريعة الإسلامية ص (١٠٣)، قواعد الأحكام (١ / ٢٢٧).

<sup>(</sup>۳) المغني (۸/ ۳۷۶).

<sup>(</sup>٤) الأورق: وهو الذي فيه سواد وبياض. (فتح الباري ١/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٥) متفق عليه.

<sup>(</sup>٦) شرح النووي على صحيح مسلم (١٠ / ١٣٤)، تحفة الأحوذي (٦ / ٢٧٢).

٢- أنه لا يمكن الاعتهاد على التحاليل الطبية في مثل هذا الموضوع؛ لأن نتائج التحليل قد تكون خطأ؛ ولأن الشارع الحكيم متشوف إلى لحوق النسب، والسِّتر على الأعراض، فإن الشرع يُغَلِّب جانب الاحتياط في باب لحوق النسب؛ بحيث أنه لو وجد احتهال، ولو كان ضعيفًا لإلحاق الولد بمن تزوج من امرأة، ألحقه به، ونسبه إليه (١).

وقد سُئِلَت اللجنة الدائمة عن امرأة زنت وهي متزوجة فأجابوا: إذا زنت امرأة متزوجة، وحملت، فالولد للفراش للحديث الصحيح، وإن أراد صاحب الفراش نفيه بالملاعنة، فله ذلك أمام القضاء الشرعي(٢).

# د- إذا كان المرض معديًا وينتقل للغير:

إذا كان المرض معديًا، ويمكن علاجه، ورفض المريض العلاج، فإن المصلحة العامة تقتضي الكشف عن سِرِّ المريض ورفعه للجهات المختصة لإلزامه بالعلاج، أو استعمال وسائل الوقاية والتحصين المناسِبة؛ لأن درء المفاسد مقدَّم على جلب المصالح، تطبيقًا لقاعدة: تُقدَّم المصلحة العامة على الخاصة (٣)، وبالتالي في كان نفعه ومصلحته عامة، كان خيرًا مقصودًا ورحمة محبوبة، وإن تضرر به بعض الناس (٤).

# قرار مجمع الفقه الإسلامي الخاص بالسِّرُ في المهن الطبية:

١- أ- السّرُ: هو ما يُفضِي به الإنسان إلى آخر مستكتِمًا إياه من قبل أو من بعد، ويشمل ما حَفَّت به قرائن دالة على طلب الكِتهان، إذا كان العُرف يقضي بكتهانه، كها يشمل خصوصيات الإنسان وعيوبه التي يَكْرَه أن يَطَّلعَ عليها الناس.

ب- السّرُ: أمانة لدى من استودع حفظه، التزامًا بها جاءت به الشريعة الإسلامية، وهو ما تقضي به المروءة وآداب التعامل.

ج- الأصل حظر إفشاء السِّرِّ، وإفشاؤه بدون مُقْتَضٍ مُعْتَبَرٍ مُوجِبٌ للمؤاخذة شرعًا.

د- يتأكد واجب حفظ السر على مَنْ يعمل في المهن التي يعود الإفشاء فيها على أصل المهنة بالخلل، كالمهن الطبية؛ إذ يركن

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٨ / ٩٤).



<sup>(</sup>١) يراجع: روضة الطالبين (٦ / ٣٩)، الكافي ص (٢٩٢، ٢٩٤).

<sup>(</sup>٢) وسَئِلَ الشيخ ابن باز عن امرأة متزوجة ولها ثلاثة أطفال، وحملت بالطفل الرابع سفاحًا، فهل يجوز لها أن تجهض الجنين، أو تحتفظ به. وإذا احتفظت به فهل تخبر زوجها أم لا؟ ثم ما هو الواجبُ على الزُّوج في هذه الحالة؟ فأجاب: لا يجوز لها إجهاض الجنين، والواجب عليها التوبة إلى الله سبحانه، وعدم إفشاء الأمر، والولد لاحق بالزوج؛ لقول النبي ﷺ: "الْوَلَدُ لِلْهُوَاشِ وَلِلْعَاهِرِ الْحَجَرُ" متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) الموافقات للشاطبي (٣/ ٨٩).

إلى هؤلاء ذَوُو الحاجة إلى محض النصح وتقديم العون، فيُفْضُون إليهم بكل ما يُساعد على حسن أداء هذه المَهَامِّ الحيوية، ومنها أسرار لا يكشفها المرء لغيرهم حتى الأقربين إليه.

٢- تُستَثْنَى من وجوب كتمان السِّرِّ حالات يؤدي فيها كتمانه إلى ضرر يفوق ضرر إفشائه بالنسبة لصاحبه، أو يكون في إفشائه مصلحة تُرجَّح على مَضَرَّة كِتمانه، وهذه الحالات على ضربين.

أ- حالات ي جب فيها إفشاء السِّرِ بِناءً على قاعدة ارتكاب أهون الضررين لتفويت أشدهما، وقاعدة تحقيق المصلحة العامة التي تقضى بتحمُّل الضرر الخاص لدرء الضرر العام، إذا تعين ذلك لدرئه.

## وهذه الحالات نوعان:

- ما فيه درء مفسدة عن المجتمع.
- وما فيه درء مفسدة عن الفرد.

# ب- حالات يجوز فيها إفشاء السِّرُ لما فيه:

- جلب مصلحة للمجتمع.
  - أو درء مفسدة عامة.

وهذه الحالات يجب الالتزام فيها بمقاصد الشريعة وأولوياتها؛ من حيث حفظ الدين والنفس والعقل والمال والنسل.

ج- الاستثناءات بشأن مَواطن وُجوب الإفشاء أو جوازه ينبغي أن يُنَصَّ عليها في نظام مزاولة المهن الطبية وغيره من الأنظمة، مُوَضَّحة ومنصوصًا عليها على سبيل الحصر، مع تفصيل كيفية الإفشاء، ولمن يكون، وتقوم الجهات المسؤولة بتوعية الكافة بهذه المَواطِن(۱).

in Men

<sup>(</sup>١) قرار مجلس مجمع الفقه الإسلامي الدولي بمنظمة التعاون الإسلامي، المنعقد في دورة مؤتمره الثامن ببندر سير باجوان، بروناي دار السلام من ١ إلى ٧ محرم ١٤١٤هـ، ٢١– ٢٧ يونيو ١٩٩٣م.







أولًا: معنى المسؤولية والضَّمان.

ثانيًا: أركان المسؤولية.

ثالثًا: مسؤولية الطبيب: معناها وأقسامها.

رابعًا: شروط انتفاء المسؤولية عن الطبيب.

خامسًا: آثار ثبوت المسؤولية الطبية.



# أُولًا: معنى المسؤولية والضَّمان:

- أ- معنى المسؤولية:
- السؤولية لغة: المحاسبة والمؤاخذة.
- المسؤولية اصطلاحًا: كون الشخص مُطالبًا بتَبعات تصرفاته غير المشروعة(١).
  - ب- تعريف الضَّمان:
  - الضَّمان لغة : الالتزام، يُقال: ضمنت المال: أي التزمته، وتكفلت به (٢).
- الضَّمان اصطلاحًا: الحكم على الإنسان بتعويض الضرر الذي أصاب غيرًه من جهته.

# ثانيًا: أركان المسؤولية الطبية:

تقوم المسؤولية الطبية على ثلاثة أركان هي:

الركن الأول: السائل:

وهو الشخص الذي يملك الحق في مساءلة الطبيب، ومساعديه، كالقاضي ونحوه.

الركن الثاني: المسؤول:

وهو الذي يُوجُّه إليه السؤال، ويُكلف الجواب عن مضمونه، سواء كان فردًا كالطبيب، أو جهة كالمستشفى.

الركن الثالث: المسؤول عنه:

وهو محل المسؤولية، والمراد به الضرر وسببه الناشئان عن فعل الطبيب أو مساعديه، أو عنهما معًا.

فإذا وُجِدَت هذه الأركان وُجِدَت المسؤولية الطبية.

- موجبات المسؤولية المهنية أربعة أمورهي:
- 1- عدم اتباع الأصول العلمية: وهي: الأصول الثابتة والقواعد المتعارف عليها نظرِيًّا وعمليًّا بين الأطباء، والتي يجب أن يُلمَّ بها كل طبيب وقت قيامه بالعمل الطبي.
  - (١) موانع المسؤولية الجنائية في الشريعة الإسلامية والتشريعات الجزائية العربية، مصطفى الزلمي، ص (٦).
    - (٢) تحرير ألفاظ التنبيه ص (٢٠٣)، لسان العرب (٤ / ٢٦١٠)، الصحاح (٦/ ٢١٥٥).



والعلوم التي يجب الإلمام بها نوعان: ثابتة ومستَجَدَّة، ويُشترط في المستَجَدَّة أن تكون صادرة من جهةٍ معتَبَرَة، كالمدارس الطبية المتخصصة بالأبحاث والدراسات الطبية، وأن يشهد أهل الخبرة بكفاءتها وصلاحيتها للتطبيق.

والأحوال التي يخرج فيها الأطباء ومساعدوهم عن الأصول العلمية إما أن تكون في الجانب العلمي النظري أو العملي التطبيقي، أو في كليهما.

٢- الخطأ: وهو: ما ليس للإنسان فيه قصد، وهذا النوع لا إثم فيه إلا أنه من موجبات المسؤولية.

٣- الجهل: سواءٌ كان جهلًا كليًّا أو جهلًا جزئيًّا.

3- الاعتداء: وهو أن يُقدِم على فعلٍ ما يوجب الضرر بالمريض قصدًا، وهذا النوع هو أشد موجِب من موجِبات المسؤولية، ويَصعُب إثباته بغير الإقرار، إلا أنه يمكن الاهتداء إليه بالقرائن القوية، كوقوع العداوة بين الطبيب والمريض، أو سبق التهديد من الطبيب المتهم للمريض.

# ثالثًا: مسؤولية الطبيب:

الطبيب مسؤولٌ أخلاقِيًّا ودينيًّا، ومسؤولٌ مسؤوليةً جِنائية أيضًا، والدليل على مسؤولية الطبيب: حديث عمرو بن شُعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله على قال: «مَنْ تَطَبَّبَ وَلَمْ يُعْلَمْ مِنْهُ طِبٌّ قَبْلَ ذَلِكَ فَهُوَ ضَامِنٌ»(١).

وبِناءً على ذلك يضمن الطبيب الجاهل والمتعدِّي ما أتلَفَت يداه، وقد يترتب على فعله عقوبة شرعية كالقِصاص والتعزير، أو التزام بالتعويض المادِّي.

## أ- أقسام مسؤولية الطبيب:

## تشمل مسؤولية الطبيب نوعين:

1- المسؤولية الأخلاقية: وهي تتعلق بالنواحي الأدبية للعَلاقة الطبية، وتتعلق هذه المسؤولية بجملة من المبادئ الأخلاقية المطلوبة من جميع الأفراد، غير أنها في عَلاقة الطبيب والمريض أشد حرجًا وأهمية، وهي تشمل الصدق والنصيحة وحفظ السِّرِّ وحفظ العورة والوفاء بالعقد.

وتنشأ المساءلة على الخطأ الطبي الأخلاقي جَرَّاء الإخلال بواحد أو أكثر من المبادئ الأخلاقية، مما يؤدي إلى وقوع الضرر

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود: (٤٥٨٦)، سنن ابن ماجه (٣٤٦٦)، والحاكم، وصححه ووافقه الذهبي.



أو التسبب فيه، فيوجب هذا الإخلال مساءلة الطبيب، وترتب آثار هذه المسؤولية، إن ثبت الموجب لذلك، ولم يظهر له عذر مبيح لمخالفة المبادئ الأخلاقية.

## ٢- المسؤولية الطبية المهنية:

وهذا القسم يتعلق بالنواحي العملية لمهنة الطب، وتتعلق المسؤولية في هذا القسم بإخلال الطبيب بواحد أو أكثر من المبادئ المتَّفَق عليها في عرف المهنة، بصورة تؤدي إلى وقوع الضرر على المريض أو التسبب في ذلك.

فالعقد المهني بين الطبيب والمريض يُلزِم الطبيب بالأصول المهنية المعتَبرَة؛ بحيث يُشتَرَط أن يكون حاذِقاً عالماً بطبه ماهرًا فيه، ومطبِّقًا لهذا العلم، والحذْق والمهارة على أفضل وجه ممكن.

فإذا أخل الطبيب بجانبِ العلم أو المهارة، أو الالتزام بها في التطبيق، ونَجَمَ عن ذلك وقوع الضرر أو التسبب فيه، وقعت المسؤولية الطبية.

كأن يترك الطبيب مِقَصًّا أو شَاشًا في بطن المريض، فيجب عليه تحمل تَبِعَة الضرر، فإن كان قاصدًا، فمسؤولية جِنائية تستوجب العقاب الجنائي، كالقِصاص حال العَمْد أو الدِّية حال الخطأ بسبب موت المريض، وإن كان دون قصد فمسؤولية مدنيَّة تستوجب التعويض عن الضرر(۱).

# رَّابِعًا: شروط انتفاء المسؤولية عن الطبيب:

## الشرط الأول: الإذن العام:

ويكون الإذن بسماح ولي الأمر (الحاكم أو السلطات) للطبيب بمزاولة مهنة الطب، وهو ما يُعرَف اليوم بترخيص وزارة الصحة وإجازتها للطبيب بالعمل؛ ذلك أن الشريعة الإسلامية تَشْتَرِط فيمن يُزاوِلُون مهنة الطب أن من يُطَبِّب يكون من ذوي المهارة في صناعتهم ولهم بها معرفة.

## الشرط الثاني: الإذن الخاص:

إذن المريض أو وليه؛ إذ يُشتَرَط لرفع المسؤولية عن الطبيب أن يكون تدخله بِناءً على إذن المريض أو وليه إذا كان قاصرًا أو مَن في حكمه، أو كان المريض في حال لا يتمكن فيها من الإذن للطبيب بمزاولة عمله.

(١) الوجيز في أحكام الجراحة الطبية والآثار المترتبة عليها ص (٣٣).

# ويُستَثْنَى من هذا الشرط حالتان يَسقُط فيهما وجوب الإذن هما:

الحالة الأولى: وهي الحالة الخطرة التي تهدد حياة المريض بالموت، أو تلف عضو من أعضائه، ويكون فيها فاقدًا للوعي، كحالات الحروب والكوارث أو الإصابات الناتجة عن حوادث السيارات وأشباهها، أو أن حالته الصحية لا تسمح بأخذ إذنه، ولا يكون ولي المريض حاضرًا لأخذ موافقته، وهذه الحالة كثيرًا ما تحدث في بعض الأمراض التي تستدعي التدخل الجراحي السريع مثل: التهاب الزائدة الدودية إذا بلغ إلى درجة الخوف من انفجارها، فإن المريض قد يكون مُهدَّدًا بالموت إذا لم يتم إسعافه بالجراحة اللازمة فورًا.

الحالة الثانية: وهي ما تقتضيها المصلحة العامة؛ كأن يكون المريض مصابًا بمرض وبائي يُخشَى من انتشاره، فيجوز في هذه الحالة للطبيب التدخل دون إذن المريض؛ مراعاةً لمصلحة الجهاعة والمجتمع، فلا اعتبار هنا لإذن المريض، والقاعدة الشرعية في هذا الجانب: الضرر يُزال(١).

# الشرط الثالث: اتباع الأصول العملية:

اشترط الفقهاء فيمن يُشَخِّص الداء ويصف الدواء، أو يقوم بالجراحة، أن يكون من ذوي المهارة في صناعتهم، وعلى درجة عالية من المعرفة، وأن تكون أعمالهم على وفق الرسم المعتاد، والقواعد التي يتبعها أهل الصنعة في مهنة الطب، وعلى هذا فلا يجوز للطبيب أن يُزاوِل مهنة الطب إلا إذا كان على دراية وتجربة.

## الشرط الرابع: قصد العلاج:

يجب أن يكون الباعث على عمل الطبيب هو علاج المريض ورعاية مصلحته؛ فلا يجوز للطبيب أن يقصد بعمله غرضًا آخَرَ غير علاج المريض؛ كأن يكون هدفه إجراء اكتشاف علمي دون أن يَقصِد علاج المريض.

فعلى الطبيب أن يكون حَسَنَ النية مأمونًا على المرضى، لا يصف دواءً مُضِرًّا، فإن كان الطبيبُ سَيِّعَ النية، يَقصِد من وراء عمله شيئًا آخَرَ؛ كالإضرار بالمريض، فحينها يُساءَل الطبيب جنائيًّا على أعماله وفقًا لقصده (٢).



<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٥).

<sup>(</sup>٢) المسؤولية الجنائية عن خطأ التطبيب ص (١٢٣).

# خامسًا: آثار ثبوت المسؤولية الطبية:

اتفق فقهاء الشريعة على أنه لا مسؤولية تترتب على الطبيب إذا أدى عمله إلى نتائج ضارَّة بالمريض، ما دام حاذِقًا في فنه، وكان ذلك التطبيب بإذن المريض أو وليه، وكان الطبيب قاصِدًا للعلاج، ولم يُقَصِّر أو يُهمِل في أداء واجبه وعمله، كما أن الفقهاء لا يُرتِّبُون على الطبيب مسؤولية جنائية إلا إذا توفَّر في القضية ركنان أساسيان هما: التعدِّي، والضَّرر(١).

# أما إذا ثبت موجب المسؤولية الطبية ترتُّب على ذلك واحد أو أكثر من الآثار التالية:

- ١- الضّمان: وهو الضّهان المالي كالدِّيات والأُرُوش<sup>(۲)</sup>، وفق ما جاء في شرع الله تعالى من مقاديرها وطرق تنفيذها، ويَلزم
   في حال الخطأ غير المحض، كالأخطاء التي تكون عن تقصير وإهمال وقلة احتراز.
- ٢- التعزير: وهو عقوبة غير مقدَّرة يقررها الحاكم، إذا ثبت نوع اعتداء أو تجاوُز، وقد يكون التعزير جسديًّا أو ماليًّا أو معنويًّا، وهناك نوع محدَّد من التعزير يختص بالمهنة الطبية، ألا وهو المنع من المهارسة، سواء أكان منعًا مطلَقًا أم مقيَّدًا، دائمًا أم مؤقتًا أم مؤقتًا ألا وهو المنع من المهارسة به سواء أكان منعًا مطلَقًا أم مؤقتًا ألا وهو المنع من المهارسة به سواء أكان منعًا مطلَقًا أم مؤقتًا ألا وهو المنع من المهنة الطبية بالمهنة المهنة المؤلفة بالمهنة المؤلفة بالمؤلفة بالمؤلفة
  - ٣- الكفارة: وهي صيام شهرين متتابعين؛ وذلك في حالة القتل خطأ.
    - ٤- القصاص: ويختص هذا في حالات القتل العمد العدوان.
    - قرار مجمع الفقه الإسلامي الدولي في موضوع ضمان الطبيب:
- ١- الطب عِلم وفن متطور لنفع البشرية، وعلى الطبيب أن يستشعر مراقبة الله تعالى في أداء عمله، وأن يؤدي واجبه بإخلاص حسب الأصول الفنية والعلمية.
  - ٢- يكون الطبيب ضامنًا إذا ترتب ضرر بالمريض في الحالات الآتية:
    - أ- إذا تعمَّد إحداث الضرر.

<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي، ص (٢٩١).

<sup>(</sup>٢) الأُرْش: دِيَة الجراحات. وهو المال الواجب فيها دون النفس، وأصله الفساد، ثم استُعْمِل في نقصان الأعيان؛ لأنه فساد فيها. (الصحاح ٣/ ٩٩٥. التوقيف على مهات التعاريف ١/ ٥٠).

<sup>(</sup>٣) الخطأ الطبي مفهومه وآثاره، د/ وسيم فتح الله، ص (٢١).

ب- إذا كان جاهلًا بالطب، أو بالفرع الذي أقدم على العمل الطبي فيه.

ج- إذا كان غير مأذون له من قِبَل الجهة الرسمية المختصة.

د- إذا أقدم على العمل دون إذن المريض أو مَن يقوم مقامه.

هـ- إذا غَرَّرَ بالمريض.

و- إذا ارتكب خطأً لا يقع فيه أمثالُه، ولا تُقِرُّه أصول المهنة، أو وقع منه إهمالٌ أو تقصيرٌ.

ز- إذا أفشى سرَّ المريض بدون مقتضًى معتَبَر.

ح- إذا امتنع عن أداء الواجب الطبي في الحالات الإسعافية (حالات الضرورة).

- ٣- يكون الطبيب -ومَن في حُكمِه- مسؤولًا جزائيًا في الحالات السابق ذكرها إذا توافرت شروط المسؤولية الجزائية فيها
   عَدَا حالة الخطأ، فلا يُسأل جزائيًّا، إلا إذا كان الخطأ جسيهًا.
- ٤- إذا قام بالعمل الطبي الواحد فريق طبي متكامل، فيُسأل كُلُّ واحد منهم عن خطئه تطبيقًا للقاعدة: "إذا اجتمعت مباشرة الضرر مع التسبب فيه، فالمسؤول هو المباشر، ما لم يكن المتسبب أولى بالمسؤولية منه". ويكون رئيس الفريق مسؤولًا مسؤوليةً تضامنيَّةً عن فعل معاونيه إذا أخطأ في توجيههم، أو قَصَّرَ في الرَّقابة عليهم.
- ٥- تكون المؤسسة الصحيَّة (عامة أو خاصة) مسؤولة عن الأضرار إذا قَصَّرت في التزاماتها، أو صدرت عنها تعليهات ترتَّبَ عليها ضررٌ بالمرضى دون مُسوِّغ(١).

em Marie

<sup>(</sup>١) قرار مجلس مجمع الفقه الإسلامي الدولي، المنبثق عن منظمة التعاون الإسلامي، المنعقد في دورته الخامسة عشْرة بمسقط (سلطنة عُمان)، ١٤ - ١٩ من المحرَّم ١٤٢٥هـ، الموافق ٦ - ١١ من آذار (مارس) ٢٠٠٤م.





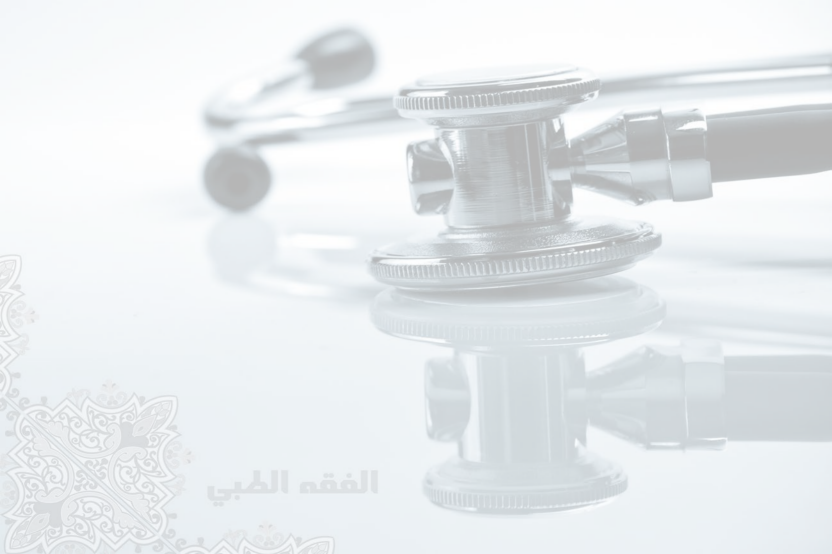


أولًا: الطهارة.

ثانيًا؛ الصلاة.

ثالثًا: الصوم.

رابعًا: الحج.



# أولًا: الطهارة:

#### أ- أحكام التيمم:

لما كانت الشريعة الإسلامية مبنية على اليُسر والسهولة، خفف الله سبحانه وتعالى عن أهل الأعذار عباداتهم بحسب أعذارهم؛ ليتمكنوا من عبادته تعالى بدون حرج و لا مشقة، قال تعالى: ...وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ... الله الحج].

فالمريض إذا لم يستطع التطهر بالماء بأن يتوضأ من الحدث الأصغر، أو يغتسل من الحدث الأكبر؛ لعدم قدرته على ذلك، أو لخوفه من زيادة المرض، أو تأخر شفائه، فإنه يتيمم وهو: أن يضرب بيديه على التراب الطاهر ضربة واحدة، فيمسح بها وجهه وكفيه، لقوله تعالى: ... وَإِن كُنتُم جُنُبًا فَاطَّهَ رُواً وَإِن كُنتُم مِّنَ أَوْعَلَى سَفَرٍ أَوْجَاءَ أَحَدُ مِنكُم مِنَ الْغَايِطِ أَوْ لَمَستُم اللهَ وَجهه وكفيه، لقوله تعالى: ... وَإِن كُنتُم جُنُبًا فَاطَّهَ رُواً وَإِن كُنتُم مَّرَضَى آوَعَلَى سَفٍ أَوْ جَاءَ أَحَدُ مِنكُم مِن الْغَايِطِ أَوْ لَمَستُم اللهَ اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَصَرَبَ بِيَدَيْهِ إِلَى الأَرْضِ، فَنَفَضَ يَدَيْه، وَجُههُ وَكَفَيْه، (۱).

## وللمريض في الطهارة بالتيمم عدة حالات:

1- إن كان مرضه يسيرًا لا يَخاف من استعمال الماء معه تلفًا، ولا مرضاً مخوفًا، ولا إبطاء بُرْء، ولا زيادة ألم، ولا شيئًا فاحشًا، وذلك كصداع ووجع ضرس ونحوهما، أو كان ممن يمكنه استعمال الماء الدافئ ولا ضرر عليه، فهذا لا يجوز له التيمم؛ لأن إباحته لنفى الضرر ولا ضرر عليه، ولأنه واجد للماء، فوجب عليه استعماله.

٢- وإن كان به مرض يخاف معه تلف النفس، أو تلف عضو، أو حدوث مرض يخاف معه تلف النفس أو تلف عضو أو فوات منفعة، فهذا يجوز له التيمم، لقوله تعالى: ... وَلا نَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا الله [النساء].

٣- وإن كان به مرض لا يقدر معه على الحركة، ولا يجد من يناوله الماء جاز له التيمم، فإن كان لا يستطيع التيمم يَمَّمَهُ غيرُه.

٤ - مَن به جروح أو قروح أو كسر أو مرض يضره استعمال الماء فأجنب، جاز له التيمم، وإن أمكنه غسل الصحيح من جسده وجب عليه ذلك، وتيمم للباقي.

ويَبْطُل التيمم بكل ما يَبْطُل به الوضوء، وبالقدرة على استعمال الماء، أو وجوده إن كان معدومًا (٢).

<sup>(</sup>۲) مجموع فتاوی ابن باز (۲۱/ ۲۳۹).



<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: (٣٦٨) كتاب: الحيض، باب: التيمم.

## ب- الإفرازات البشرية ،

أو كما يُطلِق عليها العلماء رطوبة فرج المرأة: وهي ماءٌ أبيض متردد بين الْمَذْي والْعَرَق يخرج من باطن الفرج (١٠). والإفرازات نوعان: إفرازات طبيعية، ومرضية، وحكمهما واحد كالتالي:

١- من حيث الطهارة والنجاسة: فإن الراجح فيها هو أن رطوبة فرج المرأة طاهرة، ودليل ذلك:

- ما روته عائشة ﴿ عَنْ قَالَت: «كُنْتُ أَفْرُكُ الْمَنِيَّ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ ﴿ فَيُصَلِّي فِيهِ ﴾ (٢).

فالمني الذي كانت أم المؤمنين تفركه كان من جماع؛ لأنه ما احتلم نبي قط، والمني الخارج بسبب الجماع لا بد أن يخالط رطوبة فرج المرأة، فلو كانت الرطوبة، فلا بد وأن يختلط المني فرج المرأة، فلو كانت الرطوبة، فلا بد وأن يختلط المني بها لا محالة، وبالتالي لم يكن الفرك كافيًا، وإنها لا بد فيه من العَسْل؛ لأن النجاسة لا تطهر إلا بالماء، فلما اكتفت بفركه دلَّ ذلك على طهارة رطوبة فرج المرأة.

- أن رطوبة فرج المرأة طاهرة كسائر رطوبات البدن من عَرَق وغيره، وقد أكد الأطباء ذلك.

٢- من حيث الوضوء: فالراجح أن رطوبة فرج المرأة غيرناقضة للوضوء، ودليل ذلك:

- عن أم عطية ﴿ عَلَيْهُ عَالَتَ: ﴿ كُنَّا لَا نَعُدُّ الكُدْرَةَ (٣) وَالصُّفْرَةَ شَيْئًا ﴾ (٤).

- عدم وجود دليل على أن رطوبة فرج المرأة تنقض الوضوء، ومن المعلوم أن هذه الرطوبة مما تعم به البلوى، فكيف يسكت الشارع عن توضيح حكمها مع عموم البلوى بها؟!

- أن القول بوجوب الوضوء لهذه الإفرازات -مع أنها بشهادة الأطباء تخرج من كل النساء الطبيعيات، ويتكرر خروجها-يفتح على النساء باب المشقة؛ إذ إن المرأة بإمكانها أن تحترز في بيتها، وتتوضأ للصلوات، ولكن كيف يكون حالها في السفر أو الحج أو العمرة أو العمل؟(٥).

<sup>(</sup>١) الدر المختار (١/ ٥١٥)، موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٢) سَنِن أبي داود: (٣٧٢)، والنَّسائي: (٢٩٦) وصححه ابن حِبَّان: (١٣٨٠).

<sup>(</sup>٣) الكُدْرَة -بالضم: لون يقرب من السواد. فتح الباري (١/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري: (٣٢٦).

<sup>(</sup>٥) المحلَّى (١/ ٢٤٣). موسوعة الفقه الطبي: (٤/ ٤٨١).

# ج- الجبائر واللُّواصق الطبية:

إذا تسببت الجراحة في تغطية أحد أعضاء الطهارة بلَوَاصِق، أو جبائر، أو لفائف طبية، وكانت الحاجة قائمة إلى تلك المواد، فإن المسح عليها يُجْزِئ عن الغَسْل، وتكون الطهارة كاملة لا يحتاج معها إلى التيمم، كما تكون الطهارة مستمرة، فلو نُزِعَت الجبيرة أو اللاصِق لم تُنتَقَض الطهارة (١).

وقد اتّفق الفقهاء على مشر وعِيَّة المسح على الجبائر في حالة العذر نيابة عن الغَسل أو المسح الأصليِّ في الوضوء أو الغُسل أو التَّيَمُّم؛ إِذِ الحاجة تدعو إلى المسح على الجبائر؛ لأنَّ في نزعها حَرَجًا وضَرَرًا.

وفي حكم المسح على الجبيرة المسح على العصابة أو اللَّصُوق أو اللَّفائِف، أو ما يوضع في الجروح من دواء يمنع وصول الماء، كدهن أو غيره.

فائدة: قال الشيخ ابن عثيمين عَلَيْهُ: «إذا وجد جرح في أعضاء الطهارة فله مراتب:

المرتبة الأولى: أن يكون مكشوفًا ولا يضره الغَسل، ففي هذه المرتبة يجب عليه غَسله إذا كان في مَحِلٍّ يُغْسَل.

المرتبة الثانية: أن يكون مكشوفًا ويضره الغَسل دون المسح، ففي هذه المرتبة يجب عليه المسح دون الغَسل.

المرتبة الثالثة؛ أن يكون مكشوفًا ويضره الغسل والمسح، فهنا يَتَيمَّم له.

المرتبة الرابعة: أن يكون مستورًا بلزقة أو شبهها محتاج إليها، وفي هذه المرتبة يمسح على هذا الساتر، ويغنيه عن غَسل العضو ولا يَتَيَمَّم (٢)».

د- إخراج الدم أو إدخاله وأثره على الطهارة:

خروج الدم من الجسد إما أن يكون من السبيلين أو من غير السبيلين:

- فإن كان خروج الدم من غير السبيلين، كالخارج من الأنف، أو من السِّنِّ، أو من جرح أو ما أشبه ذلك، فإنه لا ينقض الوضوء؛ لأنه لا دليل على النقض، لكن لو توضأ العبد من ذلك فقد أحسن؛ خروجًا من الخلاف؛ ولأنه أحوط، خاصة إذا كان الدم كثيرًا.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوي ورسائل ابن عثيمين: (١١/ ١٢٣).



<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٤٣٦).

## والدليل على ذلك:

١ - حديث جابر بن عبد الله وينف في قصة الأنصاري الذي بعثه النبي الله مع أحد المهاجرين لكي يكون حارسًا في فَم الشُّعْب، فضربه أحد المشركين بالسهم ثلاث مرات، وخرج منه الدم، ولم يقطع الصلاة، بل واصل صلاته والدم يَثْعَب منه(١).

٢- البراءة الأصلية: فالأصل بقاء الطهارة ما لم يثبت ضدها، ولم يثبت عن النبي ﷺ ما يدل على النقض؛ ولذا قال الإمام النووي عَلَيْهُ: لم يثبت قط أن النبي الله أوجب الوضوء من ذلك.

٣- أن نقض الوضوء بخروج الدم خلاف ما ثبت عن السلف من آثار، ومن ذلك:

قول الحسن البصري تعلَّفُ: ما زال المسلمون يُصَلُّون في جراحاتهم (٢).

# - وإن كان خروج الدم من السبيلين:

فالراجح عدم نقض الوضوء؛ لأن الوضوء المُجْمَع على صحته لا يمكن الحكم بانتقاضه إلا بحجة من كتاب أو سُنَّة أو إجماع.

ولأن الموضوع يتعلق بالمرضَى، والمرض من أسباب التخفيف ورفع الحرج المنصوص عليها في القرآن، مما يقوي القول بتضييق أسباب نقض الطهارة في كثير من الحالات المرضية (٣).

وعليه: فسحب الدم من الجسد غير ناقض للوضوء على الراجح، ولكن يُستَحَب له الوضوء؛ خروجًا من الخلاف؛ ولأنه الأحوط.

فمن يعمل الغسيل الكُلُوِي، وهو ما يسمى بالغسيل الدموي أو التنقية الدموية؛ أي: خروج الدم منه، ثم تنقيته، ثم إرجاعه إلى البدن مرة أخرى، هذا لا يؤثر على وضويِّه، فلا يجب عليه أن يتوضأ (١٠).

وكذلك دخول الدم إلى الجسد لا يُنْقِض الوضوء(٥).

JU 71:

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود (١٩٨) كتاب الطهارة، باب الوضوء من الدم، وابن حبَّان وصححه: (١٠٩٦) (٢) صحيح البخاري: كتاب: الوضوء، باب: مَنْ لَمْ يَرَ الوُضُوءَ إِلَّا مِنَ المَّخْرَجَيْنِ مِنَ القُبُلِ وَالدُّبُرِ.

<sup>(</sup>٣) موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٢٥).

<sup>(</sup>٤) فقه السنة (١/ ٥٥)، فقه النوازل في العبادات ص (١٨)، فتاوى اللجنة الدائمة، من الفتوى رقم (٢٤٦١).

<sup>(</sup>٥) موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٤٢٧).

## ه- جهاز الإخراج البولي وأثره على الطهارة:

وهو ما يُسمى بالقَسْطَرة، وهي أن يوضع للمريض في مجرى البول قِسْطار (ماسور بلاستيكي)، يسبب إخراج البول دون إرادة المريض، ويتجمع هذا البول في كيس، ويكون مُعلَّقًا في المكان الذي ينام فيه المريض.

والحكم كما يلي: الذي يخرج منه الحدث الدائم لا يجب عليه أن يتوضأ لكل صلاة، ولا يُنْقَض الوضوءُ إلا إذا خرج منه حدث آخر غير هذا الحدث الدائم، فإنه يجب عليه أن يتوضأ، فمثلًا هذا المريض الذي يخرج منه بول دائم لا يجب عليه أن يتوضأ، لكن لو خرج منه ريح، فيجب عليه أن يتوضأ لهذه الريح، أو خرج منه غائط يتوضأ لهذا الغائط.

واستثنوا من ذلك مسألة؛ وهي ما إذا كان حصول الحدث في الوقت أمر يسير؛ يعني غالب الوقت لا يخرج منه شيء، ويخرج منه في وقت يسير، فهنا قالوا يجب عليه الوضوء.

والداليل على ذلك: حديث عائشة عنى قالت: جاءت فاطمة بنت أبي حبيش إلى النبي فَقَالَتْ: «يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي امْرَأَةٌ أُسْتَحَاضُ فَلَا أَطْهُرُ، أَفَأَدَعُ الصَّلاةَ؟» قَالَ: «لا، إِنَّهَا ذَلِكِ عِرْقٌ، وَلَيْسَ بِالْحَيْضَةِ، فَإِذَا أَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ فَدَعِي الصَّلاةَ، وَإِذَا أَدْبَرَتْ فَاغْسِلِي عَنْكِ الدَّمَ وَصَلِّي»(۱).

وبِناءً على ذلك، فإن هذا الذي يخرج منه البول على سبيل الدوام لا يجب عليه الوضوء حتى يخرج حدث آخر غير هذا البول(٢).

و- حالات اضطراب الدورة الشهرية للمرأة وأثرها على الطهارة:

المرأة المستحاضة لا تخلو من ثلاثة أحوال:

المستحاضة المبتدأة - المستحاضة المعتادة - المستحاضة المتحمّرة.

<sup>(</sup>٢) فقه النوازل (١/ ١٥).



<sup>(</sup>١) متفق عليه.

## الحالة الأولى: المستحاضة المبتدأة:

وهي: التي ابتدأها دم الحيض عند بلوغها وهي مستحاضة، وهذه المبتدأة لا تعلم كونها مستحاضة إلا باستمرار الدم معها فوق مدة أكثر الحيض.

والمبتدأة إما أن تكون مميِّزة أو غير مميِّزة.

والمقصود بالمميّزة: التي يتمَيَّز عندها دم الاستحاضة عن دم الحيض، بأن يكون أحدهما أسود منتنًا وهو الحيض، والآخر أهر مشرقاً وهو الاستحاضة.

والمميِّزة تعتبر حائضًا في أيام التمييز، مستحاضة فيها عداها، سواء قَلَّ ذلك عن أكثر مدة تحيض فيها المرأة، أو كان مساويًا لها. والدليل على اعتبار التمييز، حديث فاطمة بنت حبيش عندما قال لها رسول الله ﷺ: "إِنَّ دَمَ الْحَيْضِ أَسْوَدُ يُعْرَفُ"(۱). كما أن هذا الخارج يوجب الغسل، فإذا أشكل حاله فإننا نرجع إلى صفته للاشتباه، كالمَنِيِّ والمَذْي (۲).

فإن كانت المبتدأة غير مميِّزة، فالراجح: أنها تجلس غالب عادة الحيض ستة أيام أو سبعة أيام من كل شهر، والدليل على ذلك:

حديث النبي ﷺ لحمنة بنت جحش ﴿ عين قال لها: ﴿ فَتَحَيَّضِي سِتَّةَ أَيَّامٍ أَوْ سَبْعَةَ أَيَّامٍ فِي عِلْمِ اللهِ ثُمَّ اغْتَسِلِي... ﴾ (٣). كما أن غالب حيض النساء ستة أيام أو سبعة أيام، فلما لم تكن لها عادة، فالظاهر أن حيضها كحيض غالب النساء، فرُدَّت إلى عادتهن (٤).

## الحالة الثانية: المستحاضة المعتادة:

وهي التي اعتادت رؤية الدم أيامًا معينة من الشهر، وإن اختلفت عادتها، كما لو كانت ترى في الشهر الأول ثلاثة أيام، والثاني خمسة أيام، والثالث: سبعة أيام، ثم تعود وترى ثلاثةً، ثم خمسةً، ثم سبعةً.

1.00 h

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والنَّسائي، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) المهذب (١/ ٨٠)، موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٥٥٤).

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود: (٢٨٧) والترمذي: (١٢٨).

<sup>(</sup>٤) روضة الطالبين (١/ ٢٥٦)، المبدع (١/ ٢٤٤)، موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٢٥٦).

فهذه المعتادة إن تجاوز معها الدم أكثر الحيض، فإنها إما أن تكون مميِّزة، أو لا تمييز لها، فإن كانت مميزة بمعنى اجتمع لها عادة وتمييز، فإما أن توافق عادتها تمييزها، فلا خلاف بأنها تأخذ بها معًا(١).

وإن خالفت عادتها التمييز، فالراجح: أنها تقدم العادة على التمييز، بمعنى أنها لا تعمل بالتمييز، بل بالعادة.

## والدليل على ذلك:

- كما أن العادة أقوى؛ لكونها لا تبطل دلالتها، واللون إذا زاد على أكثر الحيض بطلت دلالته، فما لا تبطل دلالته أقوى وأولى (٣).
- ولأن التمييز بلون الدم أو ريحه قد يتغير بسبب سِنِّ المرأة، أو ما تأكله، أو تتناوله من الأدوية، أو بسبب ما تتعرض له من حالة نفسية، فكان العمل بالعادة أسلم.
- ولأن التمييز باللون أو الريح قد يختلف من امرأة إلى أخرى، بل قد يختلف في المرأة الواحدة؛ لذلك و جدنا الأطباء وأهل الخبرة لا يُعِيرُونَه كثير اهتمام(٤٠).

أما إن كانت المعتادة غير مميِّزة: بمعنى أنها لا تستطيع أن تميِّز دم الحيض عن دم الاستحاضة، أو تكون قادرة على ذلك، ولكن الدم المميِّز لا تنطبق عليه شروط التمييز الصحيح، فهذه لو جاوز الدم عادتها، ولكن لم يتجاوز أكثر العادة وهي خمسة عشر يومًا عند الجمهور، فهذه تُعتبر حائضًا في كل الفترة التي ترى الدم فيها، طالما أن الدم لم يعبر أكثر الحيض؛ لأن تغير العادة ممكن، ويحصل بمرة واحدة (٥٠).

الحالة الثالثة؛ المستحاضة المتحيّرة؛

وهي مَن لا عادة لها ولا تمييز، والمرأة المتحيِّرة لا تخلو من ثلاث حالات:

الأُولَى: المتحيرة في العدد، أو الناسية للعدد الذاكرة للوقت:

<sup>(</sup>٥) بدائع الصنائع (١/ ٤١)، المقدمات (٥/ ٤٦)، روضة الطالبين (١/ ٢٥٩).



<sup>(</sup>١) عارضة الأحوذي (١/ ١٧٠)، روضة الطالبين (١/ ٢٦٢)، المغنى (١/ ٣٦٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: (٣٣٤).

<sup>(</sup>٣) الفروع (١/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٤) موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٢٦٤).

وصورة هذه المرأة أن تعلم أن حيضها في أول الشهر، ولكنها لا تذكر عدد الأيام التي كانت تحيضها، فهذه تجلس من أول كل شهر ستة أيام أو سبعة أيام؛ لأن هذا غالب حيض النساء؛ حيث دلت عليه السُّنَّة (١)، في قوله على الله عليه السُّنَّة (١)، في قوله على عليه السُّنَّة أَوْ سَبْعًا» (٢).

الثانية: المتحيِّرة في المكان، أو الناسية للوقت الذاكرة للعدد:

تُحَيِّض نفسها ما اعتادته، وتختار من الشهر ما يَغلُب على ظنها أن حيضها كان يأتيها فيه (٣).

الثالثة: المتحيرة في العدد والوقت؛ أي: الناسية لهما:

تتحرى وتُحَيِّض نفسها ستة أيام أو سبعة أيام، وتُعتبر مستحاضة فيها عَدَا ذلك(١).

## ثانيًا؛ الصلاة؛

أ- استقبال القبلة:

يُشترط لصحة الصلاة استقبال القبلة، دل على ذلك الكتاب والسنة والإجماع:

- أما الكتاب فقول الله تعالى: قَدْ نَرَىٰ تَقَلَّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَآءِ فَلَنُولِيَـنَكَ قِبْلَةً تَرْضَلُها فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْمَسْجِدِ الْمَسْجِدِ الْمَسْجِدِ الْمُسْجِدِ الْمَسْجِدِ وَحَيْثُ مَا كُنتُدُ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ... الله [البقرة]. وشطره: أي قِبَله (٥٠).

- وأما السُّنَّة: فقوله على: «إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ فَأَسْبِغِ الْوُضُوءَ، ثُمَّ اسْتَقْبِلِ الْقِبْلَةَ فَكَبِّرْ»(٦).

وأما الإجماع؛ فقد اتفق العلماء على وجوب استقبال القبلة في الصلاة إلا في حال القتال، أو صلاة النافلة على الراحلة(٧٠).

وللمريض مع استقبال القبلة حالتان:

الحالة الأولى: إذا استطاع المريض أن يتوجه إلى القبلة إما بتوجيه نفسه، وإما بتوجيه السرير، فإنه في هذه الحالة يجب عليه



<sup>(</sup>١) المغني (١/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود: (٢٨٧) والترمذي: (١٢٨) وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) الدر المختار (١/ ٤٨٠)، روضة الطالبين (١/ ٢٦٥)، المغنى (١/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٤) المغنى (١/ ٣٧٣)، موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٤٦٤).

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري: (٦٦٦٧) كتاب: الأيهان والنذور، باب: إذا حنث ناسيًا في الأيهان، صحيح مسلم: (٣٩٧) كتاب: الصلاة، باب: وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة.

<sup>(</sup>٧) مراتب الإجماع لابن حزم ص (٣١).

استقبال القبلة والتوجه إليها، فإن صلى إلى غير القبلة، فيجب عليه إعادة الصلاة؛ لتركه شرطًا من شروطها وهو قادر عليه.

الحالة الثانية: إذا لم يستطع المريض توجيه نفسه إلى القبلة، أو توجيه السرير إليها، ولم يجد من يعاونه ويحوله إلى القبلة وخَشيَ فوات الوقت، فإنه يُصلِّي على حسب حاله، وصلاته صحيحة؛ لأنه معذور(١٠).

وإذا استطاع التوجه إلى القبلة بعد انتهائه من الصلاة، فالجمهور على أنه لا يعيد صلاته؛ لعموم الأدلة الدالة على أن المكلّف إذا فعل ما استطاع، وبذل وسعه في ذلك، فإنه أتى بها أُمِرَ به، قال تعالى: لايُكلّفُ اللهُ نَفْسًا على أن المكلّف إذا فعل ما استطاع، وبذل وسعه في ذلك، فإنه أتى بها أُمِرَ به، قال تعالى: المُنكِكِلِفُ اللهُ نَفْسًا اللهِ وَاللهِ وَلهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَلّا وَاللّهُ و

وقياسًا على الخائف في القتال أو المربوط، فهؤلاء لهم أن يُصلُّوا إلى جهة غير القبلة متعمدين، فتسقط عنهم الإعادة في حالة حال زوال عذرهم، ومثلهم المريض؛ وذلك لعدم استطاعته استقبال القبلة في أثناء صلاته، فتسقط عنه الإعادة في حالة استطاعته.

## ب- الجمع بين الصلوات:

يجوز للمريض أن يجمع بين الصلاتين: بين الظهر والعصر، وبين المغرب والعشاء، إذا احتاج ذلك بسبب المرض الذي تَلحَقه فيه مشقة، لو صلى كل صلاة في وقتها، ودليل ذلك:

١ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ هِنْ ، قَالَ: «جَمَعَ رَسُولُ اللهِ ﷺ بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، وَالْمُغْرِبِ وَالْعِشَاءِ، بِالْمَدِينَةِ، فِي غَيْرِ خَوْفٍ، وَلَا مَطَرِ» (٣).

وجه الدلالة؛ أن الرسول ﷺ جمع بين الصلاتين، وهو مقيم من غير خوف و لا مطر و لا سفر، فيبقى أنه جمع لأجل المرض؛ حيث اتفق الفقهاء على أن الجمع بين الصلاتين لا يجوز لغير عذر.

٢- لأن المرض من الأعذار التي خفف الله بها عن عباده (٤).

<sup>(</sup>٤) موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٥١٨).



<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٥٣١).

<sup>(</sup>٢) البَّحر الرائق (١/ ٤٩٨). المجموع (٣/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: (٧٠٥).

ج- ترك الجُمَع أو الجماعات من أجل المرض:

جاءت الأدلة الكثيرة مُبَيِّنَة لفضل الجماعة، ومن هذه الأدلة:

عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عُمَر عِيضَ أَنَّ رَسُولَ الله عِلَيْ قَالَ: «صَلاةُ الرَّجُلِ فِي الْجَهَاعَةِ تَزِيدُ عَلَى صَلاتِهِ وَحْدَهُ سَبْعًا وَعِشْرِينَ»(١). ولصلاة الجهاعة حِكم وثِهَار كثيرة، منها:

١ - أنها تحقق العبودية لله رب العالمين، فذهاب المسلم إلى المسجد وتركه لأشغاله دليل على تحقق العبودية لديه.

# ترك المريض حضور الجماعة والجُمُعَات:

يباح للمريض الذي يشق عليه الحضور إلى المسجد التخلف عن الجهاعة والجهاعات، أما المرض الخفيف كحمى خفيفة أو صداع أو نحوهما فليس بعذر يبيح له التخلف؛ إذ متى ما وَجَدَ المريض من نفسه عدم الاستطاعة للحضور، فإنه يُباح له ترك صلاة الجهاعة.

قال ابن المنذر؛ ولا أعلم اختلافًا بين أهل العلم على أن للمريض أن يتخلف عن الجماعات من أجل المرض (٣٠). والدليل على مشروعية ترك المريض صلاة الجماعة:

١- أن النبي ﷺ لما مَرِضَ تَرَكَ الصلاة بالناس، وقال: «مُرُوا أَبَا بَكْرٍ فَلْيُصَلِّ بِالنَّاسِ» (٤). مع أن بيته كان إلى جنب المسجد.
 ٢- ما رواه ابن عباس ﷺ عن النبي ﷺ قال: «مَنْ سَمِعَ النِّدَاءَ فَلَمْ يَأْتِهِ فَلَا صَلَاةَ لَهُ إِلَّا مِنْ عُذْرٍ» (٥).

أما الدليل على مشروعية ترك المريض حضور صلاة الجمعة:

فعَنْ طَارِقِ بْنِ شِهَابٍ، عَنْ أَبِي مُوسَى، عَنِ النَّبِيِّ عَنْ النَّبِيِّ عَلْهُ، قَالَ: «الْجُمُعَةُ حَقُّ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ فِي جَمَاعَةٍ إِلَّا أَرْبَعَةُ: عَبْدُ مَلُوكُ، أَوْ صَبِيًّ، أَوْ مَرِيضٌ »(١).

in Marie

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: (۱٤٥)، صحيح مسلم: (۲۵۰).

<sup>(</sup>٢) موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٥٧٩).

<sup>(</sup>٣) الإشراف (٢/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري: (٦٧٨) صحيح مسلم: (١٨٤).

<sup>(</sup>٥) سنن ابن ماجه: (٧٩٣) والحاكم: (٨٩٤) صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٦) سنن أبي داود: (١٠٦٧) والحاكم: (١٠٦٢) وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

حكم ترك الجمعة والجماعات للمرضى المنوَّمين في المستشفيات:

المرضى المنوَّمُون في المستشفى لهم حالتان:

الحالة الأولى: المرضى الذين لا يتحركون عن الأُسِرَّة للمرض الشديد أو لِوَصِيَّة الأطباء بعدم التحرك، فلا تجب عليهم صلاة الجماعة.

الحالة الثانية: المرضى الذين يستطيعون الحركة، يُنظَر في حالهم:

فإن كان المسجد قريبًا من المستشفى، أو كانت المصلَّيَات الموجودة في المستشفى قريبة من غُرَفِهِم، ولا يَلحقهم مشقَّة بسبب الذهاب، فإنهم يُشرع لهم الذهاب إلى المسجد أو المصلَّيَات، ولا يجوز لهم التخلف عنها.

أما إذا كان المسجد خارج المستشفى وبعيدًا عنها، أو المصلَّيَات الموجودة في المستشفى بعيدة عن غرف نومهم، ويلحقهم مشقة بالذهاب، فيجوز لهم ترك الجهاعة في المسجد والمصلَّيَات.

أما صلاة الجمعة فإنه يجوز للمريض تركها بسبب المرض(١١).

### ثالثًا: الصوم:

أ- مُفسدات الصوم وضوابطها:

مُفسِدات الصوم هي:

٢ - الأكل.

١ - الجياع.

٣- الشرب.

والدليل على ذلك قول الله تعالى: أُحِلَّ لَكُمْ لِيَّلَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمْ هُنَّ لِبَاسُ لَكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسُ لَهُنَّ عَلِمَ ٱللهُ أَنتَكُمْ وَاللهُ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُو كُنتُمْ قَتْانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَأَنْ بَشِرُوهُنَ وَأَبْتَعُوا مَا كَتَبَ ٱللهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُو اللهَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَأَنْ بَشِرُوهُنَ وَأَبْتَعُوا مَا كَتَبَ ٱللهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيْنَ لَكُو اللهَ الْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِمِنَ ٱلْفَجِرِّ ثُمَّ أَلِتِمُوا ٱلصِّيَامَ إِلَى ٱلْيَلِ ... (اللهَ قَالَ اللهِ عَلَيْكُمُ مِنَ ٱلْفَجِرِ ثُمُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعُفَا عَنكُمْ أَلْقَبُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَاللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعُفَا عَنكُمْ أَلْقُولُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعُفَا عَنكُمْ أَلْ أَنْ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَعُفَا عَنكُمْ أَلْ فَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَعُفَا عَنكُمْ أَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَعُفَا عَنكُمْ أَلْ أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

٤ - خروج دم الحيض والنِّفَاس: فقد قال على: "ألَيْسَ إِذَا حَاضَتْ لَمْ تُصَلِّ وَلَمْ تَصُمْ؟! "(٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: (٣٠٤).



<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٥٨٣).

### ضوابط مُفسدات الصوم:

وهذه الْمُفْطِرَات لا تُفسِد الصوم إلا بشروط ثلاثة وهي: العلم، والذِّكر، والقصد؛ أي: أن الصائم لا يَفْسُد صومه بهذه المفسدات إلا بشروط ثلاثة:

١- أن يكون عالماً بالحكم الشرعي، وعالماً بالوقت؛ أي: بالحال، فإن كان جاهلًا بالحكم الشرعي أو بالوقت فصيامه صحيح، لقول الله تعالى: ... لا تُوَاخِذُنا إِن نَسِينا أَوْ أَخُط أَنا ... (الله على المقراء ولقوله تعالى: ... ولَلِسَ عَلَيْكُم مَّم الله عَمَدَتُ قُلُوبُ كُمْ ... (المحزاب].

ولثُبُوت السُّنَة في ذلك، ففي الصحيح من حديث عَدِي بن حاتم هُ، قَالَ: لَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ: ... وَكُلُوا وَاشَرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُوا الشَّيْقُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِمِنَ الْفَجْرِ... ﴿ اللهِ اللهِ عَمَدْتُ إِلَى عِقَالَيْنِ أَحَدُهُمَا أَسْوَدُ، وَالآخَرُ أَلْفَجْرِ... ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْ الْأَسْوَدِمِنَ الْفَهُورِ مِنَ الْفَهُورِ مِنَ الْفَهُورِ مِنَ الْفَهُورِ مَنَ الْأَسْوَدُ مِنَ الْأَسْوَدُ مِنَ الْأَسْوَدُ، وَالآخَرُ اللهُ عَلَيْ الْأَسْوَدُ، وَالآخَرُ اللهُ عَلَيْ مَنْ الْأَسْوَدُ مِنَ الْأَسْوَدُ مِنَ الْأَسْوَدُ، وَالآبُورِ مَنَ الْأَسْوَدُ، وَالآبُولُ اللهُ اللهُ عَلَى رَسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى رَسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ إِلَيْهِ إِللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

فلم يأمره النبي ﷺ بقضاء الصوم؛ لأنه كان جاهلًا بالحكم، يظن أن هذا هو معنى الآية الكريمة.

وأما الجهل بالوقت؛ فلحديث أسماء بنت أبي بكر ﴿، قالت: ﴿ أَفْطُرْنَا عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﴿ فِي يَوْمِ غَيْمٍ، ثُمَّ طَلَعَتِ الشَّمْسُ ﴾ (٢). ولم يأمرهم النبي ﴿ بالقضاء، ولو كان القضاء واجبًا لأمرهم به، ولو أمرهم به لنُقِلَ إلى الأمة؛ لقول الله تعالى: إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَو إِنَّا لَهُ لَكَفِظُونَ ﴾ [الحبر]، فلما لم يُنْقَل مع توافر الدواعي على نقله، عُلِمَ أن النبي ﴿ لم يأمرهم به، ولما لم يأمرهم به -أي بالقضاء - عُلِمَ أنه ليس بواجب، وعلى هذا فلو قام الإنسان يَظُنُّ أنه في الليل فأكل أو شرب، ثم تبيَّن له أن أكله وشربه كان بعد طلوع الفجر، فإنه ليس عليه قضاء؛ لأنه كان جاهلًا.



<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: (٥٠٩) ومسلم: (١٠٩٠).

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه: (١٦٧٤) وصححه ابن خُزَيْمَة: (١٩٩١).

ولحديث أبي هُرَيْرَةَ ﴿ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴾ : «مَنْ نَسِيَ وَهُوَ صَائِمٌ، فَأَكَلَ أَوْ شَرِبَ، فَلْيُتِمَّ صَوْمَهُ، فَإِنَّمَا أَطْعَمَهُ اللهُ وَسَقَاهُ»(١).

٣- وأما الشرط الثالث وهو القصد: فهو أن يكون الإنسان مختارًا لفعل هذا المفطر، فإن كان غير مختار فإن صومه صحيح، سواء كان مُكْرَهًا أم غير مُكْرَه؛ لقول الله تعالى في الْمُكْرَه على الكُفْر: مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ عَلَيْهِ مَن شَكَ بِاللّهُ مَنْ أَكُون مَن شَرَح بِاللّهُ فَي اللّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ
 إلّا مَنْ أُحَدِه وَقَلْبُهُ مُطْمَينٌ بِالْإِيمَانِ وَلَاكِن مَن شَرَح بِاللّهُ فَر صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِن اللّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ

النحل]، فإذا كان الحكم -حكم الكفر- يرتفع بالإكراه، فها دونه من باب أولى.

وعلى هذا فلو طار إلى أنف الصائم غبار، ووجد طعمه في حلقه، ونزل إلى معدته، فإنه لا يُفطِر بذلك؛ لأنه لم يقصده. وكذلك لو أُكْرِه على الفطر، فأفطر دفعًا للإكراه، فإن صومه صحيح؛ لأنه غير مختار. كذلك لو احتلم وهو نائم، فإن صومه صحيح؛ لأن النائم لا قَصْدَ له.

# ب- أثر الإجراءات واللُّواصق الطبية المغذِّية (المفطرات الطبية):

1- بَخَاخ الربو: عبارة عن علبة فيها دواء سائل يحتوي على مواد كيهائية وماء وأكسجين، ويتم استعماله بأخذ شهيق عميق مع الضغط على البَخَّاخ في نفس الوقت.

# واستعمال بَخَّاحُ الربو لا يفطر ولا يفسد الصوم، ودليل ذلك:

أ- أن الرَّذاذ الذي ينفثه بَخَّاخ الربو عبارة عن هواء، حدوده الرئتان، ومهمته توسيع شرايينها وشعبها الهوائية التي تضيق بالربو، وهذا الرَّذاذ الأصل أنه لا يصل إلى المعدة، فليس أكلًا ولا شُربًا ولا هو في معناهما؛ ولأنه لو دخل شيء من بَخَّاخ الربو إلى المُريء، ومن ثمَّ إلى المعدة، فهو قليل جِدًّا، فالعُبُوَّة الصغيرة تشتمل على ١٠ مليلتر من الدواء السائل، وهذه الكمية وُضِعَت لِمُتَي بَخَّة، فالبَخَة الواحدة تستغرق نصف عُشْر مليلتر، وهذا شيء يسير جدًّا.

ب- ولأنه لَما أُبيح للصائم المضمضة والاستنشاق مع بقاء شيء من أثر الماء يدخل المعدة مع بلع الريق، فكذلك لا يضر الداخل إلى المعدة من بَخَّاخ الربو قياسًا على المتبقي من المضمضة.



الأمراض، وهي تَنْحَلُّ باللُّعاب وتدخل البلعوم، وقد جاء في صحيح البخاري معلَّقًا، ووصله عبد الرزاق، عن عامر بن ربيعة، قال: «رأيت رسول الله ﷺ يستاك وهو صائم ما لا أُحصِي». فإذا كان قد عُفي عن هذه المواد التي تدخل إلى المعدة؛ لكونها قليلة، وغير مقصودة، فكذلك ما يدخل من بَخَّاخ الربو يُعفَى عنه للسبب ذاته.

د- كما أن دخول شيء إلى المعدة من بَخَّاخ الربو أمر ليس قطعيًّا، بل مشكوك فيه؛ أي: قد يدخل وقد لا يدخل، والأصل صحة الصيام وهو اليقين، فلا يزول بالشك(١).

# ٢- الغسيل الكُلُوي:

بعض المرضى يصاب بفشل كُلُوِي، وحينئذ يحتاج إلى أن يُجْرَى له غسيل كُلُوِي دوري كل يومين أو كل ثلاثة أيام من أجل إخراج هذه السموم والمواد الضارة من الدم هي ما يُسمَّى الغسيل الكُلُوي.

# والغسيل الكُلُوي له طريقتان:

الطريقة الأولى: الغسيل الكُلُوِي عن طريق ما يسمى الكُلْيَة الصناعية، وهي أداة أو جهاز يُوَصَّل بالمريض عن طريق الوريد، فيُستَخْرَج دم المريض عن طريق الوريد إلى هذا الجهاز، فيقوم هذا الجهاز بتنقية هذا الدم من السموم والمواد الضارة، وقد يضاف إلى هذا الدم بعض السُّكَّريَّات والأملاح، ثم يُعاد ضَخُّهُ إلى المريض مرةً أخرى.

الطريقة الثانية: هي الغسيل الكُلُوي عن طريق ما يُسمَّى بغشاء البريتون أو البرايتون، وهذا الغشاء موجود داخل تجويف البطن، فيُفْتَح للمريض فتحة فوق السُّرَّة، ثم يُضَخُّ عن طريق هذه الفتحة كميات من السوائل، فيها كميات كبيرة من السُّكَرِيَّات والأملاح، وتبقى داخل تجويف البطن عند ما يسمى بغشاء البرايتون، فهذا الغشاء يتبادل مع هذه السوائل السموم، أو المواد الضارة الموجودة في الدم امتصاصًا وإفرازًا، ثم يقوم الطبيب بإخراج هذا السائل مرةً أخرى، ويَضُخُّ سائلًا آخر مرة أخرى يبقى في البطن مدة من الزمن، ثم يُمْتَصُّ أو يُستخرَج وهكذا.

وبِناءً على ذلك فإن الغسيل الكُلَوِي فيه تفصيل: فإذا صاحَبَهُ تزويد للجسم بمواد غذائية سُكَّرِيَّة أو غيرها فإنه يُفَطِّر؛ لأن هذه المواد بمعنى الأكل والشرب، فالجسم يتغذى ويتقوى بها.

<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٦٣٧)، مجلة مجمع الفقه الإسلامي (٢/ ٢٠٢٤).



أما إذا لم يكن معه مواد مغذِّية فإنه لا يُفَطِّر، فمجرد تنقية الدم من المواد الضارة لا يوجب الفطر؛ إذ تنقية الدم ليس في معنى شيء من المفطِّرَات المنصوص عليها(١).

### ٣- اللُّواصق الطبية:

اللَّصْقَات الطبية لا تُفَطِّر الصائم؛ لأنها ليست أكلًا ولا شُربًا، ولا تجري في الحلق، ولا تصل إلى الجوف، ولا يوجد طعمها في الحلق، ولا تدخل من المنافذ المعتبرة، ولا تصل إلى الحلق ولا المعِدة، وليست مغذِّية، ولا يتقوى بها البدن، ولا يحصل بها ما يحصل للآكل بها ما يحصل بالطعام والشراب، ما لم تصل إلى الحد الذي تكون فيه بمعنى الأكل والشرب، ويحصل بها ما يحصل للآكل والشارب من القوة والتغذية، وفي هذه الحال يكون الاحتياط في القول بفساد الصوم بها.

#### ٤- الحقنة العلاجية:

الحقنة العلاجية الجلدية والعضلية لا تُفطِّر؛ لأن الأصل صحة الصوم حتى يقوم دليل على فساده، وهذه الإبرة ليست أكلًا ولا شُربًا، ولا بمعنى الأكل والشرب؛ ولأنها تشبه الادِّهَان، والاغتسال بالماء البارد، فإنه في الادِّهَان والاغتسال يصل الماء إلى البدن عن طريق المسامِّ، ولا يُفْطِر الصائم بذلك.

قال ابن تيمية: والادِّهَان لا يُفَطِّر بلا ريب(٢).

أما الحقنة الوريدية: فإنه يصل إلى الدم من خلالها ماء ومواد غذائية، كالكالسيوم والجلوكوز وغيرهما، بل قد تصل نسبة الماء في بعض هذه الإبر إلى نحو ١٠ في المِئة أو أكثر، كما في إبرة المضاد الحيوي، فهذه تُفَطِّر؛ لأن الجسم ينتفع بالماء والمواد الغذائية التي في الإبر (٣).

### ج- رخص الفطر:

فرض الله على عباده الصيام كما فرضه على الأمم السابقة، ومن رحمة الله بعباده أنه لم يكلفهم إلا بما يَقدِرون عليه، فرخص في الفِطْر لأهل الأعذار وهم: الكبير العاجز عن الصيام، والمريض، والمسافر، وأوجب الفطر على الحائض والنفساء، وكل هذا يدل على رحمة الله بعباده، وأنه لم يكلفهم من العمل إلا ما يَقدرون عليه.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (٤/ ٦٦٠).



<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٢٥/ ٢٦٧)، موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٢٥٩).

أما رخصة المرض فالأصل فيها قول الحق تبارك وتعالى: ...فَمَن كَاكَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ فَعِـدَّةُ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ... ﴿ اللَّهِ الل

لما حَتَّمَ الصيام أعاد ذكر الرخصة للمريض وللمسافر في الإفطار، بشرط القضاء فقال: ...فَمَن كَاكِ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْعَلَى سَفَرٍ فَعِيدًة مُّرِّنَ أَيْتَامٍ أُخَرَ... اللهِ آلَهُ مِن اللهِ مرض في بدنه يَشقُّ عليه الصيام معه، أو يؤذيه، أو كان على سفر؛ أي: في حال سفرٍ، فله أن يُفْطِر، فإذا أفطر فعليه قضاء ما أفطره من الأيام؛ ولهذا قال: ...يُرِيدُ اللهُ بِحُمُ ٱلمُسْتَرَ وَلَا يُرِيدُ اللهُ بِحَمُ ٱلمُسْتَرَ ... اللهِ قَا: إنها رَخَّصَ لكم في الفطر في حال المرض وفي السفر، مع تَحَتُّمِهِ في حق المقيم الصحيح؛ تيسيرًا عليكم ورحمة بكم (۱).

ضابط الفطرية المرض:

للمريض حالتان،

إحداهما: ألا يُطيق الصوم بحال، فيجب عليه أن يُفطِر.

والثانية: أن يَقْدِر على الصوم بضرر ومشقة، فهذا يجوز له الفِطْر.

وعلى هذا فإنَّ المريض إذا كان الصوم عليه متعذِّرًا كان الفِطْر في حقه واجبًا، وأما إن كان يستطيعُه بمشقة لا تصل إلى درجة الخوف على النفس، فإنه يُخَيَّر بينه وبين الفِطر، وإذا لم ينصحه الأطباء بالفِطر، فصام ووجد المشقة، جاز له أن يترخص بالفِطر، ولا تتوقف الرخصة في هذه الحالة على نصيحة الأطباء، فهو أعلم بنفسه (٢).

ويُشرع للأطباء أن ينصحوا المرضى بالفِطر، فإذا خافوا تَلَفَ الأرواح وهلاكَها وجب عليهم ذلك، وهكذا لو خافوا تَلَفَ العضو؛ لأن مشقَّة التلف في هذه الحالات وأمثالها تُعتَبَر من أعظم مراتب المشقة، وهي توجِب الترخيص بالفِطر وغيره.



<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر (۱/ ۵۰۳).

<sup>(</sup>٢) أحكام الجراحة الطبية، ص (٥٥٦).

د- وجوب الصوم وقضاؤه بالنسبة للمريض:

ينقسم المرض المبيح للفطر إلى قسمين:

القسم الأول: المريض الذي يُرجَى شفاؤه:

المريض الذي يُرجَى شفاؤه، يُشرَع له الفطر، و يجب عليه القضاء بعد الشفاء؛ لقوله تعالى: ...فَمَن كَاكَ مِنكُم مّريضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرِ فَعِدَّةُ مِّنْ أَيّامٍ أُخَرَ ... اللهِ البقرة].

وإذا أفطر المسلم بعذرٍ، واستمر معه العذر إلى الموت، فلا يُصام عنه، ولا كفارة عليه؛ لأنه فرضٌ لم يتمكن من فعله إلى الموت، فسقط حكمه، كما يسقط الحج بالعذر.

# القسم الثاني: المريض الذي لا يُرجَى شفاؤه:

المريض الذي لا يُرجَى شفاؤه، حكمه حكم الكبير الذي لا يَقدِر على الصوم، والراجح أنه يجب عليه إطعام مسكين عن كل يوم أفطره؛ فعن ابن عباس عين «أنه كان يَقْرَأُ: وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ . ويقول: لَيْسَتْ عِن كل يوم أفطره؛ فعن ابن عباس عين «أنه كان يَقْرَأُ: وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ . ويقول: لَيْسَتْ بِمَنْسُوخَةٍ، هُو الشَّيْخُ الكَبِيرُ، وَالمَرْأَةُ الكَبِيرَةُ لَا يَسْتَطِيعَانِ أَنْ يَصُومَا، فَيُطْعِهَانِ مَكَانَ كُلِّ يَوْم مِسْكِينًا»(۱).

# رابعًا: الحج:

### أ- وجوب الحج على بعض المرضى:

الحج هو الركن الخامس في الإسلام، وهو ركن عظيم شرعه الله تعالى بقوله: ... وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ... أَل عمران].

ومن شروطه كما في الآية: الاستطاعة، وهي الاستطاعة المالية، أما الاستطاعة البدنية فليست شرطًا، فالمريض والكبير الواجد للمال يجب عليه الحج، فإن لم يستطع الحج بنفسه وجب عليه أن يُنِيبَ مَن يَحُجّ عنه مِن ماله، لكن إذا وصل الكبير حد الخَرَف أو الجنون فإنه أصبح غير مكلَّف، فلا يجب عليه الحج لا بنفسه ولا بالإنابة.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: (٤٥٠٥).



ومن كان قادرًا على الحج بمساعدة غيره كالأعمى، وجب عليه الحج بنفسه إذا تيسر له من يُعينُه، تَبَرُّعًا أو بأجرة، إن كان قادرًا على أجرته، إذا كانت أجرة المثل، ولا يكفيه حج الغير عنه إلا بعد أن يموت، ومن كان قادرًا على الحج ولم يستطع الحجّ بنفسه بمساعدة غيره، وجب عليه أن يُرسل غيره، ليحج عنه (١).

ب- تأثير التداوي على تجنب المحظورات وفعل أركان الحج وواجباته:

## ١- حكم الدواء الذي فيه طيب:

يُعْظَر على الْمُحْرِم استعمال الطِّيب في بدنه، ولو للتَّداوي، وعليه الفدية.

وأما ما يُدَّهَن به الجسد كالدهانات والمراهم الطبية فالأرجح جوازه في الإحرام إذا لم يكن مُطَيَّبًا؛ إذ لا دليل من نص أو إجماع على تحريمه، ولا يصح قياسه على الطِّيب.

# ٢- حكم ملابس العمليات للمُحْرِم:

ولكن يجب عليه الفدية؛ لقوله على الكُعْب بن عُجْرَة حين آذاه هَوَامٌّ رأسِه: «احْلِقْ رَأْسَكَ، وَصُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ، أَوْ أَطْعِمْ سِتَّةَ مَسَاكِينَ، أَو انْسُكْ بِشَاقٍ»(٢).

وقيست عليه بقية الأفعال؛ لأنها مُحَرَّمَة بالإحرام ولا تُفْسِد الحج (٣).

# ٣- حكم وضع الشاش الطبي للمُحْرم:

الشاش الطبي: أنسجة قطنية للمحافظة على الجروح أو الحروق؛ لمنع التلوث، أو لإيقاف النزيف، وبالنسبة لوضعه على جسم المريض فلا يخلو من أمرين:

الأول: وضعه للضرورة، فلا مانع منه؛ لأن الشاش ليس من الْمُخِيط الذي يَدخل تحت ما ليس للمُحْرِم فِعلُه، فهو ليس من



<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: (١٨١٤) ومسلم: (١٢٠١).

<sup>(</sup>٣) موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٦٨٣).

المُفَصَّل على قدر البدن أو العضو، ومن ناحية أخرى فإن قصد الشارع من منع لبس الْمُخِيط هو التَّرَفُّه والتَّنزُّه، وهذا غير موجود في الشاش الطبي.

الثاني: وضع الشاش على رأس المريض؛ بحيث يغطي رأسه كاملًا، كما في حالات جروح الرأس، وهذا أمر محظور على الثاني: وضع الشاش على رأس المريض؛ بحيث يغطي رأسه كاملًا، كما في حالات جروح الرأس، وهذا أمر محظور على التُحرِم، فيتخير بين أن يذبح هديًا، أو يُطعِم ستة مساكين، أو يصوم ثلاثة أيام للحديث السابق ذكره.

فالأصل في كفارة مَنِ ارتكب مِنْ محظورات الإحرام شيئًا -ومنها غطاء الرأس كاملًا- حديث كَعْب بن عُجْرَة هُم، فقاس الفقهاء عليه سائر المسائل، بجامع اشتراك الجميع في العلة(١).

### ج- تناول الأدوية لتأخير الدورة الشهرية من أجل الحج (أو الصوم):

يجوز للمرأة أن تأخذ العقاقير الطبية المانعة للحيض؛ لتتمكن من الحج بلا حَرَج، ومن الصيام كذلك، بشرط أمن المرأة من الضرر، بأن تستشير أهل الاختصاص، فإن أشار أهل الخبرة بأنَّ تناوُل هذه العقاقير آمن على صحتها، جاز لها تناولها؛ لتمنع دورتها حتى تطوف أو تصوم، وإذا ثبت أنَّ لحبوب منع الحيض أضرارًا على المرأة، فإن عليها اجتناب تناولها، سواء كان ذلك في رمضان من أجل أن تصوم الشهر كاملًا مع الناس، أو من أجل أن تطوف (٢).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (٤/ ٢٠٠).



<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي (٤/ ٦٨٤).

119 M





أولًا: ما يُباح وما يَحْرُم فِي العَلاقات الجنسية.

ثانيًا: الأمراض الوراثية.

ثالثًا: التلقيح الصناعي.

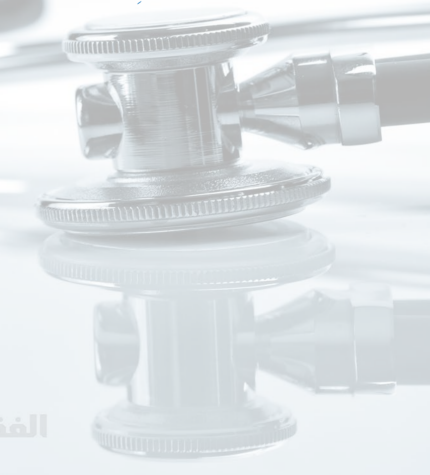
رابعًا: الإجهاض.

خامسًا: تحديد جنس الجنين.

سادسًا: تحديد وتنظيم النسل.

سابعًا: عمليات تغيير وتصحيح الجنس.

ثامنًا: حكم عمليات الرَّتْق العُذْري.



# أولًا: ما يُباح وما يَحْرُم في العَلاقات الجنسية:

يباح للرجل أن يستمتع بزوجته كيفها شاء إلا الوطء في الذُّبُر أو في الحيض والنَّفاس، ويجوز لزوج الحائض أن يستمتع منها بغير الجهاع في الفرج.

ويَحْرُم على الرجل وطء المرأة وهي حائض حتى تطهُر، فإن وطئها فقد ارتكب إثبًا عظيمًا، وعليه التوبة والاستغفار.

#### والدليل على ذلك:

١ - قول الله تعالى: وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلُ هُو أَذَى فَاعَتَزِلُواْ ٱلنِسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا نَقْرَبُوهُنَ حَتَى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَلُهُ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ اللهِ وَالبقرة].

٢- وعَنْ أَنَسٍ ﴿ أَنَّ الْيَهُودَ كَانُوا إِذَا حَاضَتِ الْلَوْأَةُ فِيهِمْ لَمْ يُوَاكِلُوهَا، وَلَمْ يُجَامِعُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ، فَسَأَلُ أَصْحَابُ النَّبِيِّ ﴾ فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلُهُو أَذَى فَأَعْتَزِلُوا ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ... ("") [البقرة]، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «اصْنَعُوا كُلَّ شَيْءٍ إلَّا النِّكَاحَ» (١٠).

٣- وَحَكَى النَّوَوِيُّ الإِجْمَاعَ عَلَى ذَلِكَ.

وَيَحْرُم إِتِيانَ المرأة فِي دُبُرِها(٢)؛ لقوله سبحانه وتعالى: ...فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ...﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى المِرَاةِ فِي دُبُرِها (٢)؛ لقوله سبحانه وتعالى:

يعني: في القُبُل، وهو موضع الحرث، ويؤيده قوله سبحانه: فِسَآ وَكُمُ مَرْثُ لَكُمُ فَأْتُوا حَرْثَكُمُ أَنَّى شِئْتُمُ... اللهُ

[البقرة]. والدُّبُر ليس موضعًا للحرث.

وعن أبي هريرة الله على الله على: "مَلْعُونٌ مَنْ أَتَى امْرَأَتَهُ فِي دُبُرِهَا"".

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود (٢١٦٢)، وابن ماجه: (١٩٢٣)، وقال البوصيري: إسناده صحيح.



<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم (۳۰۲).

<sup>(</sup>٢) الأم (٨/ ٢٥٧). المغني (٧/ ٢٢٦).

# ثانيًا: الأمراض الوراثية:

أ- وسائل الحماية من الأمراض الوراثية وحكمها:

١- الفحص الطبي قبل الزواج:

يُقْصَد به مجموعة الفحوصات التي تُجْرَى للمقبلين على الزواج قبل العقد؛ للتحقق من خُلُوِّهِمَا من الأمراض التي تؤثر على الزوجين أو على ذريتهما مستقبَلًا.

ويَستهدِف هذا الفحص خلو كلِّ من الرجل والمرأة المقبِلَيْن على الزواج من الأمراض واسعة الانتشار، التي تشكل خطرًا على الزوجين حال إتمام الزواج، أو على ذريتهما حالة الإنجاب.

وهذا الفعل مشروع ويتفق مع مقاصد الشريعة وتحقيق جنس المصالح التي شهد الشارع باعتبارها، ودليل ذلك:

١ - قول الله تعالى: هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِبًا رَبَّهُۥ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴿ الله عمران].

٢- وقوله تعالى: وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَاهَبْ لَنَامِنْ أَزْوَلِجِنَا وَذُرِّيَّكِنِنَا قُرَّةَ أَعْيُنٍ وَٱجْعَلْنَالِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا اللَّهُ [الفرقان].

دلت الآية الأولى على أن من دعاء الأنبياء عليهم الصلاة والسلام أنهم يسألون ربهم أن يرزقهم ذرية طيبة، ودلت الآية الثانية على أن المؤمنين يدعون ربهم أن تُقرَّ أعيننهم بأزواجهم وذُرِّيَّاتهم، ولا تكون الذرية طيبة وقُرَّة عين إذا كان فيها من هو مصاب بمرض وراثي، قد يؤدي إلى كونه مشوَّة الخلقة، أو ناقص الأعضاء، أو مختل العقل.

٣- تنص القاعدة الشرعية على أن: (الضرر يُزال)(١)، وعدم إجراء الفحص فيه ضرر بالذرية في حالة كون الوالدَيْن حامِلَيْن للجينات المعتلة؛ لأن ذلك يؤدي إلى احتهال انتقال هذه الجينات إلى الذُّريَّة، ومن ثَمَّ إصابة بعضها بهذا المرض الوراثي الذي يسببه هذا الجين المعتل، والفحص الجيني يحصل به معرفة سلامة الراغبين في الزواج من الأمراض الوراثية الشائعة، فيكون مشروعًا؛ درءًا لهذا الضرر(٢).

إن إجراء الفحص من شأنه الحفاظ على النسل والذرية، وهو واحد من الضروريَّات الخمس التي تضافرت العديد
 من النُّصوص الشرعية على قصد الشارع الحفاظ عليه من جانبي الوجود والعدم، والوقوف على حالة كلِّ من الرجل



<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٥).

<sup>(</sup>٢) موسوعة الفقه الطبي، المحور الثالث، ص (١٢٣٩).

والمرأة قبل الزواج يمكن أن يكون من وسائل حفظ النسل؛ فهو يقلل من نسبة الأمراض الوراثية التي تنتقل من الآباء إلى الأبناء؛ حيث إنّ بعض هذه الأمراض الوراثية يمكن الوقاية منها وتفادي آثارها قبل وقوعها.

قال الإمام الغزالي؛ مقصود الشرع من الخلق خمسة: وهو أن يحفظ عليهم دينهم ونفسهم وعقلهم ونسلهم ومالهم، فكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة، وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة ودفعها مصلحة (١).

٥- بالإضافة إلى وجوب دفع الضرر قبل وقوعه بكلِّ الوسائل المتاحة؛ لأنَّ الوقاية خير من العلاج، وهذا ما تفيده القواعد الكلية مثل: (الضرر يُدفَع قدر الإمكان)(٢)، و(درء المفاسد أولى من جلب المنافع)(٣).

و يجوز للدولة الإجبار على الفحص الطبي إذا انتشر الوباء في بلد معين، أو اقتضته المصالح العامة، ولكن يجب الحفاظ على نتائج الفحص وعدم إظهارها إلَّا بقدر ما تقتضيه الضرورة أو الحاجة الملحَّة؛ حمايةً لأسرار الناس التي هي من مقاصد الشريعة (٤). وَلِوَلِيِّ المرأة أن يشترط على المتقدِّم للخطبة إجراء الفحص، إذا كانت هناك قرائن تدل على احتمال الإصابة بالمرض، سواء للمخطوبة أو للذرية مستقبلًا.

## ٢- البُعد عن الزواج بين الأقارب:

دل الشرع على إباحة الـزواج بـين الأقارب، كم جاء صريحًا في قوله تعالى: يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا ٱلْحَلَلْنَا لَكَ أَزُوَجَكَ ٱلَّذِيَ الْحَرَةُ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَبِّكَ وَبَنَاتِ عَمَّيْكَ وَبَنَاتِ عَمَّيْكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ اللَّهِ هَاجَرْنَ مَعَكَ ... ( ) وَالْحزاب].

وورد ما يدل على إباحة ذلك من فعل النبي ﷺ: فقد تزوج ابنة عمته زينب بنت جحش ﷺ، وزَوَّجَ ابنته فاطمة من ابن عمها القريب على بن أبي طالب ﷺ.

وقد ذكر بعض الأطباء أن الزواج من الأقارب يترتب عليه أمراض جينية في الجنين، فيسبب ذلك ضعف الخلقة للأبناء، ووجود مشاكل صحية ونفسية فيهم مما جعلهم لا ينصحون بذلك طبّيًّا، ويحذّرون منه.

<sup>(</sup>٤) موسوعة الفقه الطبي، المحور الثالث، ص (١٢٤١).



<sup>(</sup>١) المستصفى للغزالي ص (١٧٤).

<sup>(</sup>٢) الضوابط والقواعد الفقهية ص (٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر للسبكي (١/ ١٢٣).

وقد خالفهم أطباء معتَبَرُون، وقرروا أنه أمر لا محذور فيه، ولا يسوغ منعه، وليس في ذلك قاعدة عامَّة، وخَلَصُوا إلى أن زواج الأقارب ليس ضارًّا غالبًا، وما يُذْكَر من نسبة الإصابة للولد فضئيلة جدًّا، لا تقضي بمنع زواج الأقارب، ولا التحذير منه. لكن إن ثبت أن الطرفين (الخاطب والمخطوبة) مصابان بالصفة المرضية نفسها، وأنهما إن تزوَّجَا فقد يؤدي هذا إلى احتمال إنجاب أطفال مصابين بأمراض وراثية، فالأولى لهما هو العدول عن هذا الزواج، ويُكره لهما الإقدام عليه (۱)، وقد يَحْرُم إن غلب على الظن إصابة الأبناء بالمرض الوراثي.

### ب- حكم فسخ النكاح بسبب المرض الوراثي:

كل عيب يَنْفِر أحدُ الزوجين منه، ولا يحصل به مقصود النكاح، وكل مرض خطير يؤدي إلى العدوى بين الزوجين، أو حتى في نسلهما، فإنه يثبت به الخيار للزوجين، ومن هذه الأمراض الأمراض الوراثية.

وإذا كان الفقهاء قد ذكروا جملةً من العُيُوب التي يفسخ بها عقد النكاح، فإن كثيرًا منها دون الأمراض الوراثية في الخطورة، لا سيها وأنها من الأمراض المعدِيَة.

والدليل على ذلك: ما ثبت عن عمر هم التفريق بالبَرَص والجُنُون والجُنُام؛ حيث قال: «أَيُّهَا رجل تزوج امرأة وبها جنون أو جُذام أو بَرَص، فمسها، فلها صداقها كاملًا، وذلك لزوجها غُرْمٌ على وليها»(٢).

والأمراض الوراثية شبيهة بالجُذَام، بل قد تكون أقبح وأخطر منه، وهذا العيب يَثْبُت به الفسخ، سواء كان قبل العقد أو بعده، ولو عَلِمَ أحد الزوجين بهذا العيب ورضى به، فله ذلك؛ لأن الحق له.

# ثالثًا: التلقيح الصناعي:

العُقْم مرض من أمراض البدن التي يُنْدَب لها التداوي، فإذا وجد الإنسان له الدواء المناسب، فلا بأس بذلك؛ حيث إن طلب الحصول على الولد أمر فطري في الإنسان، ومقصد من أعظم المقاصد الشرعية للنكاح، فإذا لم يمكن العلاج عن طريق الدواء، فمن الممكن أن يتم عن طريق التلقيح الصناعي، وبيان ذلك كما يلي:

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى للبيهقي: (١٤٢٢٢) . سنن الدارقطني: (٣٦٧٢). قال مالك: وإنها يكون ذلك غُرْمًا على وليها لزوجها إذا كان وَلِيُها الذي أنكحها هو أبوها أو أُخوها، أو مَنْ يرى أنه يَعْلَم ذلك منها.



<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي، المحور الثالث، ص (١٢٣١).

أ- أنواع التلقيح الصناعي وصوره وحكم كل صورة:

الحمل بواسطة التلقيح الصناعي له صور متعددة، منها الجائز ومنها المحرَّم، وهو ينقسم إلى قسمين داخلي وخارجي:

#### ١ ـ التلقيح الصناعي الداخلي:

وصورته: أن تؤخذ نطفة الزوج وتُحقَن في الموضع المناسب من مِهْبَل زوجته أو رَحِمَها تلقيحًا داخلِيًّا، وهي جائزة بضوابط وشروط معينة.

#### ودليل ذلك:

- أن من مقاصد الشريعة الإسلامية إبقاء النسل وحفظه، وهذا لا يتحقق إلا بالزواج الذي يتم فيه الاتصال الجنسي الطبيعي بين الرجل والمرأة، وحين تعذر ذلك، فإنه يلجأ إلى استعمال طريقة التلقيح الصناعي الداخلي لتحقيق هذا المقصد العظيم.
  - قياس التلقيح الصناعي على التلقيح الطبيعي بين الزوجين بجامع كون كُلِّ منها يُبتَغَى به تحصيل النسل بطريق شرعي.
- إن الهدف الأسمى من العَلاقة الزوجية هو التوالد؛ حفظًا للنوع الإنساني، وقد حث النبي الكريم على التكاثر، فقال: (اتَزَوَّ جُوا الْوَدُودَ الْوَلُودَ؛ فَإِنِّ مُكَاثِرٌ بِكُمُ الْأُمَمَ»(١).

فإذا وجد ما يمنع ذلك، ووجدت طريقة أخرى، فإنه يجوز استعمالها لتحقيق مَقصد النسل في الزواج.

- إن الفقهاء ذكروا أن الحمل في الإنسان يمكن أن ينشأ بطريقة أخرى غير طريق الاتصال الجنسي وهو «الاستدخال»؛ أي: استدخال مني الزوج في فرج الزوجة بفعل الزوجة نفسها، كأن تدخله بأصبعها أو بقطنة، ورتبوا على بعض أنواعها ثبوت نسب المولود والعِدَّة، وقد ذكر غير واحد منهم أن مثل الوطء في وجوب العدة استدخال المني، فوجب أن يكون مثله في جوازه للزوجة (٢).

### وقد وضع الفقهاء بعض الضوابط والشروط لجواز التلقيح الصناعي الداخلي منها:

١ - التحقق من قيام الزوجية بين من أُخِذَ منه السائل المنوي، وبين المرأة المراد تلقيحها.

٧- أن يكون ذلك برضا الزوجين.

(١) سنن أبي داود (٢٠٥٠)، والنسائي (٣٢٢٧)، وصححه الحاكم.

(٢) شرح فتح القدير (٤/ ٣٥٣). البحر الرائق (٤/ ٦٩). تحفة المحتاج (٨/ ٢٣١). المغنى (٨/ ٨٠).



- ٣- اتخاذ كافة الاحتياطات اللازمة لمنع اختلاط مني الزوج بغيره، ومنع اختلاط الأنساب في كل مراحل التلقيح الصناعي،
   بأن تتم العملية فورًا، وأمام الزوج، مع إهدار ما يتبقى من الحيوانات المنوية، بعد التأكد من عملية التلقيح، وأن يتم في مؤسسة طبية حكومية، تحت إشراف عدد من الأطباء المسلمين العدول.
- ٤- أن يوجد داع طبي لإجراء هذه العملية، فلا يجوز اللجوء لهذه الطريقة إلا في حالة الضرورة القُصْوَى أو الحاجة الشديدة، وبعد استنفاذ كافة الوسائل الأخرى المكنة لعلاج عدم الخصوبة.
  - ٥- أن يتأكد الأطباء تأكُّدًا تامًّا من أن هذه الطريقة لن تُعْقِبَ أيَّ ضرر جسمي أو عقلي للأم أو للجنين بعد ولادته.
  - ٦- -أن لا تترتب على هذه الطريقة مخالفة شرعية، كالخلوة بين المعالج والمرأة، وأن يتقيد الانكشاف بقدر الحاجة (١٠).

#### ٢ ـ التلقيح الصناعي الخارجي، ومن صوره:

الأولى: أن تؤخذ نطفة من زوجٍ وبُييْضَة من زوجته، ويتم التلقيح خارجِيًّا، ثم تُزرَع اللَّقِيحَة في رحم الزوجة. وهذه الصورة جائزة، ودليل ذلك:

أ- أن النسل نعمة من الله تعالى امتن بها على أفضل خلقه، وهم الرسل والأنبياء، وحببها وزينها لجميع الناس: رُيِّن لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَتِ مِن الله تعالى امتن بين ... (الله والتمتع بنعم الله وزينته أمر جائز ومشروع، فإذا وجد ما يحول دون التمتع بنعم الله، فإنه يجوز إزالته، وإذا ما وجد ما يحقق التمتع بزينة الله ونعمته، فلا يوجد مانع من الأخذ به، والتلقيح الصناعي الخارجي طريقة تحقق التمتع بنعم الله تعالى، وهي النسل، فيجوز إجراؤه بين الزوجين.

ب- قياس التلقيح الصناعي على التلقيح الطبيعي بين الزوجين، بجامع كون كل منها يُبْتَغَى به تحصيل النسل بطريق شرعي، فإن الحيوان المنوي من الزوج هو الذي يُلقِّح بُويْضَة الزوجة في التلقيح الطبيعي؛ نتيجة المعاشرة الزوجية، وكذلك يحصل في التلقيح الصناعي الخارجي؛ إذ لا فرق بينها، سوى أخذ مني الزوج، ووضعه في الطبق الذي فيه البُويْضَة لتتم عملية التلقيح، وعندما تنمو اللَّقِيحَة تُعَاد إلى رحم المرأة، فينبغي أن يأخذ حكمه، وهو الجواز.

17V M

<sup>(</sup>۱) موسوعة الفقه الطبي (۳/ ۱۱۷۹، ۱۱۸۰). قرار مجمع الفقه الإسلامي في دورة مؤتمره الثالث بعمان بتاريخ ۸ صفر/ ۱۶۰هـ الموافق ۱۱/ ۱۹۸۰ م. فتوى دار الإفتاء المصرية، مجلة الأزهر، ج ۱۰، السنة الخمسون، ۱۶۳۳، ۱۹۸۳م، ص (۱۶۳۲، ۱۶۳۳).

ج- أن العُقم إما أن يكون بسبب عيب خَلقي، أو بسبب مرض طرأ على الإنسان، وإزالة العيب الذي يحول دون تحقيق مقصد من مقاصد الزواج أمر جائز؛ بدليل جواز إزالة الرَّتق والقَرْن (١) عند المرأة، أما إذا كان بسبب مرض فإن الإسلام حَثَّ على العلاج، وحَثَّ على التداوي، فقد قالت الأعراب: يَا رَسُولَ اللهِّ، أَلاَ نَتَدَاوَى؟ قَالَ: «نَعَمْ، يَا عِبَادَ اللهِ تَدَاوَوْا، فَإِنَّ اللهِ لَمْ اللهِ اللهُ اللهِ ا

فعلاج العُقم أمر جائز شرعًا، والتلقيح الخارجي هو طريقة لعلاج العقم بالحصول على ولدٍ من ماء الزوجين، ويعتبر من قبيل التداوي، فيكون جائزًا شرعًا(٣).

شروط جواز التلقيح الصناعي الخارجي:

للتلقيح الصناعي الخارجي شروط (بالإضافة إلى ما تَقَدُّم من شروط التلقيح الصناعي الداخلي)، من أهمها:

- عدم تدخل أي عنصر أجنبي عن الزوجين (نطفة \_ بُيينضة \_ رحم)؛ منعًا لاختلاط الأنساب.

- أن يكون ذلك أثناء قيام الحياة الزوجية، فلا يجوز إجراء العملية بعد وفاة الزوج أو بعد الطلاق من خلال المني المحفوظ في بنوك المني.

الثانية؛ أن يُجْرَى التلقيح بين نطفة رجل غير الزوج وبُيَيْضَة الزوجة، ثم تُزْرَع تلك اللَّقِيحَة في رحم الزوجة.

الثالثة؛ أن يُجْرَى تلقيح خارجي بين بذرتي زوجين، ثم تُزرع اللَّقِيحَة في رحم امرأة متطوعة بحملها.

الرابعة: أن يُجْرَى تلقيح خارجي بين بذرتي رجل أجنبي وبُيينضة امرأة أجنبية، وتُزرع اللَّقِيحَة في رحم الزوجة.

الخامسة: أن يُجْرَى تلقيح بين نطفة مأخوذة من زوج وبُيَيْضَة مأخوذة من امرأة ليست زوجته، ثم تُزرع اللَّقِيحَه في رحم زوحته.

السادسة: أن يُجْرَى تلقيح خارجي بين بذرتي زوجين، ثم تُزرع اللَّقِيحَة في رحم الزوجة الأخرى.

وهذه الصور كلها محرَّمَة شرعًا وممنوعة منعًا باتًا لذاتها، أو لما يترتب عليها من اختلاط الأنساب، وضياع الأمومة، وغير ذلك من المحاذير الشرعية، ومن الأدلة أيضًا:

<sup>(</sup>١) الرَّنْق هو: كون الفرج مسدودًا ملتصِقًا لا مسلك للذَّكرِ فيه. والقَرْن: كُم يحدث فيه يسده.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) – موسوّعة الفقه الطبي ٣ / ١١٩٦. قرار مجمع الفقه الإسلامي في دورة مؤتمره الثالث بعمان بتاريخ ٨ صفر/ ١٤٠٧هـ الموافق ١١٠/١١ ١٩٨٦م.

- قول الله تعالى: ...وَعَلَى لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوَمُ ثَنَ بِالْمُعْرُوفِ ... أَنْ اللهُ اللهُ تعالى: اَدْعُوهُمْ لِآبَآبِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ وَلَا اللهِ تعالى: اَدْعُوهُمْ لِآبَآبِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ اللهِ يَعَالَى: الْأَحْزَابِ].

وجه الدلالة؛ أن الأب هو المولود له؛ أي: الزوج الذي يُغْلَقُ المولودُ من مائه، فهو صاحب حق النسب الذي يجب أن يُنْسَبَ الولدُ له، والتلقيح بهذه الصور يتنافى مع مفهوم القرآن للأُبُوّة؛ إذ إن فيه خلطًا للأنساب.

- وقول الله تعالى: وَٱلَّذِينَ هُمُ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَيْ أَزُونِجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ [المؤمنون].

وجه الدلالة: أن الآيتين تضمنتا الأمر بحفظ الفرج من الغير، باستثناء الأزواج، وحفظ الفرج يكون حفظًا مطلَقًا يشمل حفظه من أن تَدخُل نطفةٌ لأجنبي فيه.

ـ أن هذه الصور هي في معنى الزنا؛ لأن جوهرَها واحد ونتيجتها واحدة وهي وضع ماء رجل أجنبي في رحم امرأة ليس بينها وبينه عقد ارتباط بزوجية شرعية؛ لذلك تأخذ حكمه من حيث التحريم(١١).

# ب- حكم الاستفادة من البُوَيْضَات الملقَّحة في الأبحاث والتجارب:

يجوز إجراء الأبحاث والتجارب على الأجنة المجمَّدَة على الصحيح من أقوال الفقهاء، وإليه ذهب المجمع الفقهي الإسلامي المنبثق عن رابطة العالم الإسلامي، والمنظمة الإسلامية للعلوم الطبية بالكويت بالأكثرية.

فقد جاء في قرار المجمع بشأن الخلايا الجِذْعِيَّة في الدورة السابعة عَشْرَة المنعقدة في (١٩-٢٣/١٠/٢٣هـ) الموافق (١٣-١٧/١٢/٢٠م):

«يجوز الحصول على الخلايا الجِذْعيَّة وتنميتها واستخدامها بهدف العلاج، أو لإجراء الأبحاث العلمية المباحة، إذا كان مصدرها مباحًا، ومن ذلك -على سبيل المثال- المصادر الآتية: اللَّقائح الفائضة من مشاريع أطفال الأنابيب إذا وُجِدَت، وتبرع بها الوالدان، مع التأكيد على أنه لا يجوز استخدامها في حمل غير مشروع».

# لكن هذا الجواز له شروط ستة:

١- أن تتفق هذه الأبحاث مع المقاصد العامة للشريعة، فلا يجوز إجراء التجارب التي يراد بها تغيير فطرة الله، أو استغلال
 العلم للشَّرِ والفساد.

(١) موسوعة الفقه الطبي، المحور الثالث، ص (١١٩٤).

179 M

- ٢- أن يكون المقصود من الأبحاث والتجارب تحقيق مصالح شرعية معتبرَة لا تقل عن الحاجيات، ولا تُنزِل إلى مرتبة التحسينات، فلا يصح أن يكون الغرض من إجراء التجارب على الأجنة استخراج مستحضرات التجميل على سبيل المثال.
  - ٣- عدم وجود البديل عن البُوَيْضَات الملقَّحة لتحقيق المصالح المبتغاة؛ بحيث يتعين إجراء التجارب عليها.
    - ٤- عدم نقل اللَّقائِح المستخدمة في البحث العلمي إلى الرحم.
      - ٥ موافقة الزوجين موافقة صريحة.
    - ٦- موافقة الجهات المختصَّة، والقيام بالأبحاث تحت إشرافها للتحقق من توفر الشروط المتقدمة.

# والأدلة على جواز إجراء التجارب بالشروط السابقة على البُوَيْضَات المُلقَّحة ما يلي:

- ١- أن الأبحاث والتجارب على البويضات الملقحة لا تُجْرَى على جنين ولا على إنسان، وإنها تُجْرَى على مجموعة من الخلابا.
- ٢- أن هناك مصالح كثيرة مترتبة على إجراء الأبحاث والتجارب على البُوَيْضَات الملقَّحة، وهذه المصالح تتمثل في تحقيق الإنجاب للزوجين، ومعرفة قدرة الحيوان المنوي على التلقيح، ومعرفة الأسباب التي تؤدي إلى عُلُوق البُوَيْضَة الملقَّحة في الإنجاب للزوجين، ومعرفة قدرة الحيوان المنوي على التلقيح، والحياة الموجودة فيها مُهدَرة بالنسبة لهذه المصالح؛ لأن الاحترام لها إنها يكون بعد نفخ الروح فيها.
  - ٣- أن البُوَيْضَات الملقَّحة الزائدة لا تخلو من أحد احتمالين:
  - أ- أن تُتْرَك في أُنبوب الاختبار لتنمو، ومآلها إلى التلف؛ لأن أقصى مدة سُجِّلَت لنموها ستة عَشَر يومًا.
    - ب- أن تُحفظ بعد التبريد لإجراء الأبحاث والتجارب عليها.

وفي كلا الاحتمالين يستوي مصير البُوَيْضَات الملقَّحة؛ إذ إن مآلها إلى الموت، ولا شك أن الاحتمال الثاني أولى؛ لما يترتب عليه من المصالح.

# رابعًا: الإجهاض:

### أ- أنواع الإجهاض بحسب دوافعه وحكم كل نوع:

- ١- الإجهاض الطبيعي: وهو الذي يحصل بدون إرادة أو تدخل خارجي، وهذا لا يوصف بِحِلِّ ولا حُرْمَةٍ؛ لأنه يحصل من غير إرادة ولا قصد، ومن ثَمَّ فلا يترتب عليه إثم ولا مؤاخذة؛ لأن المقاصد مُعتبَرَة شرعًا، ولا قصد هنا في الإسقاط.
  - ٢- الإجهاض لدوافع أخلاقية؛ إما أن يكون الزنا حاصلًا برضا الطرفين، أو بإكراه من الرجل للمرأة (الاغتصاب):
- أ- فإن كان برضا الطرفين: فلا خلاف بين العلماء أن الجنين إذا نُفِخَت فيه الروح فلا يجوز إسقاطه ما لم تتعرض أمه للخطر؛ لأنه أصبح نفسًا إنسانية لها من الحقوق والواجبات مثل ما للْحَيِّ(١).

وأما إذا كان الجنين لم تُنفَخ فيه الروح، فقد اختلف فيه العلماء بين مُجَوِّز ومُحَرِّم، والأحوط في هذا هو التفصيل: فإن كانت المرأة التي ابتُلِيَت بذلك معروفة بالصلاح والعفة، وكان الحمل في الأربعين الأولى من عمره، فإنه لا مانع من القول بإسقاطه لما يحققه من ستْر المرأة ودرء المخاطر عنها، والإعانة لها على التوبة.

وأما إذا تجاوز الحمل الأربعين الأولى من عمره؛ حيث يبدأ التخلُّق، أو كانت المرأة معروفة بالفساد واقتراف الحرام، فإن القول بمنع ذلك هو الأقرب لمقاصد الشرع الداعية لسد ذرائع الفساد، والمحافظة على الأنفس.

### ب- إذا كان بإكراه على المرأة وهو ما يُعرف بالاغتصاب:

فلا خلاف بين العلماء في عدم جواز إسقاط الجنين إذا بلغ مرحلة نفخ الروح، ما لم تتعرض أمه للخطر، ولا خلاف أنه إذا كان في فترة الأربعين الأولى من عمره أنه يجوز إسقاطه، وذلك:

- لأنه يمكن اعتبار مثل هذه الحالة ضرورة، أو تُنزَّل منزلتها، والضرورات تبيح المحظورات، والضرر يُزال، كما هو مقرر في قواعد الشرع.
- أن استمرار الحمل قد تنشأ عنه أمراض جسيمة ومتاعب نفسية للمرأة، وقد يُشَكِّل خطرًا على حياتها، وقد ذكر الحنفية أسبابًا للإجهاض هي أقل من هذا، كعدم إمكان إرضاع الجنين، فَلِأَن يُجَوِّزُوه بهذا السبب أولى(٢).

<sup>(</sup>٢) حاشية ابن عابدين (٣/ ١٨٥). موسوعة الفقه الطبي، المحور الثالث، ص (١٣٣٢).



<sup>(</sup>١) حاشية ابن عابدين (٣/ ١٨٥). الذخيرة للقرافي (٤/ ٤١٩). نهاية المحتاج (٨/ ٤٤٢). الفروع (٢/ ٢٨١).

وأما إذا كان الجنين قد تجاوز الأربعين الأولى من عمره ولم تُنفَخ فيه الروح، فإن كانت الآثار الناتجة عن الاغتصاب يمكن التخفيف منها بتغيير بيئة المرأة، ونحو ذلك، فالأولى القول بعدم الجواز، وإن كانت آثار الاغتصاب لا تتحملها المرأة؛ بحيث يُخْشَى عليها من ضرر نفسي أو عقلي أو حسي إذا لم تجهض، فإن الأولى القول بالجواز لما يلي:

- أن المرأة لا يدلها في الجريمة، وقد أمكن التخفيف عنها بالإجهاض قبل نفخ الروح، فيجوز.
- أنه يمكن اعتبار هذه الحالة ضرورة أو حاجة تُنزَّل منزلتها، فيجوز ذلك لتوفر عناصر الضرورة.

ويلحق بالاغتصاب ما يقع من حوادث لا دخل للمرأة فيها، كما لو وقع الزنا بها وهي نائمة، أو تحت تأثير مخدِّر، ونحو ذلك(١).

٣- الإجهاض لدوافع مَرَضيَّة أو علاجيَّة:

#### وتنقسم هذه الحالة إلى قسمين:

القسم الأول: الإجهاض خوفًا من مرض الأم أو موتها: والدافع إلى الإجهاض هنا قد يكون مرضِيًّا أو علاجيًّا.

وضابط المرضي: أن تكون المرأة بحالة طبيعية لم يطرأ عليها شيء من مظاهر الخطر، وإنها هو تنبؤ من الطبيب، بِناءً على قرائن توجب الخوف.

- وأما العلاجي: فهو دفع لخطر واقع بالفعل، ولا سبيل إلى دفعه إلا بالإجهاض، والحكم في هذه الحالة بِناءً على المرحلة العمرية للجنين:
- فإن كان في مرحلة ما قبل نفخ الروح، وهي مِئَة وعشرون يومًا، فيجوز الإجهاض إذا توقَّفَت عليه حياة الأم، بل قال البعض بوجو به (٢).

#### ودليل ذلك،

- القواعد الشرعية العامة الداعية إلى رفع الضرر،ومنها: الضرر الأشد يُزال بالضرر الأخف؛ لأن المحافظة على حياة مستقرة أَوْلَى من المحافظة على جماد لم يُنْفَخ فيه الروح بعد.

<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي، المحور الثالث، ص (١٣٣٢).

<sup>(</sup>٢) فتوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء بالمملكة العربية السعودية، رقم: (١٧٥٧٦) في ١٩/ ١/ ١٤١٦هـ. فتوى لجنة الفتوى بالأزهر، رقم (١٠٨٤،١٢٠٠).

- أن فقهاء الحنفية أجازوا إجهاض الجنين قبل نفخ الروح لعذر، كعدم وجود المرضع، فَلِأَن يُجِيزُوه مع دواعي هلاكه وهلاك أمه بسببه أَوْلَى.
- أن للأم حقوقًا وعليها واجبات، ولها حظٌّ مستَقِلٌ في الحياة، فلا يُضَحَّى بالأم في سبيل جنين لم تستَقِلَّ حياته، ولم يَثْبُت له شيء من الحقوق (١٠).

#### وهذا الحكم له ضوابط:

الأول: وجود خطر حقيقي يُعرِّض حياة الأم للخطر، إذا لم يجهض الجنين.

الثاني: إثبات الخطر بشهادة طبيبَيْن عدلَيْن متخصِّصَيْن.

الثالث: أن تكون الخطورة مرتبطة ببقاء الجنين ببطن أمه.

الرابع: تعذُّر علاج الأم بغير الإجهاض(٢).

وإن كان في مرحلة ما بعد نفخ الروح؛ فقد اختلف العلماء فيه على قولين؛

القول الأول: لا يجوز الإجهاض بعد نفخ الروح، ولو أُدَّى إلى هلاك الأم(٣).

القول الثاني: يجوز إذا كان هو السبيل الوحيد لإنقاذ أم الجنين، وهو الراجح، ودليل ذلك:

- منع الفقهاء هتك جسد الأم في حال موتها، ولو كان الجنين حَيًّا في بطنها؛ مراعاة لحرمة جسدها؛ فَلاَّن يحافظوا على روحها بإجهاض جنينها استيفاءً لروحها أولى؛ لأن حياتها ثابتة بيقين، بخلاف جنينها، خصوصًا أنها أقل تعرُّضًا للخطر من الجنين في هذه المجالات، فتُعْطَى الأولوية في الإنقاذ.
- أن قواعد الشريعة قاضية بدفع الضرر الأقوى والأشد، بارتكاب الأخف، واختيار أهون الشَّرَّيْن، وتقديم المقطوع على المظنون، وموت الأم أشد ضررًا من موت جنينها؛ لما يتركه موتها من أثر بالغ على زوجها وأولادها، واستنقاذ الأم في هذه الأحوال أكثر نجاحًا من استنقاذ الولد، ثم إن الأم أصل، والجنين فرع، وترك استنقاذ الأم ربها أدى إلى هلاكها معًا، فيُقدَّم ما كان فيه إنقاذ لأحدهما على ما كان فيه هلاكهها معًا.

<sup>(</sup>٣) حاشية ابن عابدين (٢/ ٢٥٢). الذخيرة (٢/ ٤٧٠). نهاية المحتاج (٨/ ٤٤٢). الفروع (١/ ٢٨١).



<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام (١/ ٨٨). الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم (٨٥)، وما بعدها. موسوعة الفقه الطبي، المحور الثالث، ص (١٣٣٤).

<sup>(</sup>٢) موسوعة الفقه الطبي، المحور الثالث، ص (١٣٣٤).

- أن المشقة تجلب التخفيف، ومشقة موت الأم على أسرتها أشد من فقد جنين قد يُودِي بحياة أمه، ويُودِي بنفسه مع ذلك أو بعده(١).

ويراعَى في هذه المسألة الضوابط التي تم ذكرها في مسألة الإجهاض قبل نفخ الروح.

القسم الثاني: الخوف من تشوه الجنين أو مرضه أو موته: وله ثلاثة أحوال:

الحالة الأولى: الإجهاض إذا وُجِدَت تشوهات في الجنين: فإن كان ما قبل نفخ الروح: جاز الإجهاض إذا تأكدت إصابته بالتشوهات؛ لأن قواعد الشريعة العامة تقضي بارتكاب أخف الضررين، فإجهاض الجنين -وإن كان ضررًا - لكن الإبقاء عليه حتى يولُد مشوَّهًا فيه ضرر عليه وعلى أسرته وعلى مجتمعه فيُرتَكَب الضرر الأخف، وهو إسقاط الجنين؛ دفعًا للضرر الأشد، وهو ما يتركه بقاؤه على الجنين وأسرته ومجتمعه، خصوصًا إذا علمنا أن التشوُّهات المرضية للجنين لا يُرجى الشفاء منها.

وإن كان بعد نفخ الروح؛ فلا يجوز إسقاط الجنين،ودليل ذلك؛

- عموم الأدلة الدالة على النهي عن قتل النفس بغير حق.

- إجماع العلماء على تحريم الإجهاض بعد نفخ الروح<sup>(٢)</sup>.

الحالة الثانية: إجهاض الجنين إذا أصيبت أمه بمرض ثُبَّتَ انتقاله إليه:

إذا نُفِخَت فيه الروح وقت الإصابة بالمرض، فلا يجوز إجهاضه، ودليل ذلك:

- أن في إجهاضه بعد نفخ الروح قتلًا لنفس بريئة من غير حق.
- أن إصابته بالمرض أمر يَصعُب التحقق منه؛ لأن الكثير من الحالات التي قيل فيها بإصابة الجنين تَبَيَّنَ خلافُها.
- أن أم الجنين المصابة بالمرض فعلًا، لم يقل أحد بجواز قتلها لليأس من حياتها، فمن باب أُوْلَى ألا يقال ذلك في شأن جنينها المحتمل عدم إصابته.

وإن كان قبل نفخ الروح، فإن أمكن اكتشاف انتقال العدوى إلى الجنين في الأربعين الأولى، فإن الإجهاض يكون جائزًا؛

<sup>(</sup>٢) موسوعة الفقه الطبي، المحور الثالث، ص (١٣٤،١٣٤).



<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر للسيوطي ص (١٧٨). موسوعة الفقه الطبي، المحور الثالث، ص (١٣٣٦،١٣٣٧).

لعدم اكتهال تخلق الجنين، واستئناسًا بقول من أجاز الإجهاض بغير مسوِّغ في هذه المرحلة؛ ولأن بقاء الحمل في بطن أمه في هذه الحالة يضر بصحة أمه.

وأما بعد هذه المرحلة فإن الجنين قد تكامَلَ خَلقُه، فلا يهدر حقه في الحياة لمجرد احتمال؛ ولأن نسبة انتقال المرض إلى الجنين ضئيلة، فهي عند بعض الأطباء لا تتجاوز ١٠ في المئة، ويمكن تقليله بالولادة عن طريق عملية قيصرية؛ إذ أغلب الإصابات تحصل عند خروج الجنين من مخرجه الطبيعي(١).

## الحالة الثالثة: الإجهاض خشية موت الجنين أو لتحقق موته، وتنقسم هذه الحالة إلى قسمين:

- ١- إذا ماتت المرأة الحامل وفي بطنها جنين حي: يجوز شق بطن المرأة لإخراج جنينها على الراجح(٢)، ودليل ذلك:
- قول الله تعالى: مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَةِ يلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا وَقَتَلَ اللهُ تعالى: مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَةِ يلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا وَقَتَلَ اللهُ تعالى: مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَةِ يلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ اللهُ تعالى: مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَةِ يلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ اللهُ تعالى: مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَةِ يلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ لَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا وَلَا اللهُ تعالى: مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَةِ يلَ أَنَّهُم مَن قَتَلَ لَنَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَانَا مَا وَاللهُ عَلَيْ بَائِي اللهُ عَلَيْ بَنِي إِسْرَةٍ عِلَى أَنْكُمْ مَن قَتَلَ لَنَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَالَ اللهُ عَلَيْ بَنِي إِلَيْ اللهُ عَلَيْ بَلِي اللهُ عَلَيْ بَائِلَ إِلَيْكُ كُنْكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ بَائِقَ أَلْمُ اللهُ عَلَيْكُ بَعْنِي اللهُ اللهُ عَلَيْ إِلَيْكُونُ فِي اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ الللهُ عَلَيْكُ أَلْنَاسَ جَمِيعًا ... عَنْ أَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ فَالْمُنْ عَلَيْكُ أَلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُو
- ومن ترك الجنين يموت بموت أمه وهو قادر على إنقاذه فهو قاتل نفس، فيكون شق بطن الأم مطلوبًا؛ تحقيقًا لحياة ولدها<sup>(٣)</sup>.
- من القواعد المقرَّرة في الشرع: أنه (إذا تعارضت مفسدتان رُوعِيَ أعظمهم بارتكاب أخفهم)، ومفسدة شق بطن الأم أهون من مفسدة موت ولدها؛ إذ فيه استبقاء حي بإتلاف جزء من ميت(٤).

### والجواز يتقيد بأمرين،

- \* غلبة الظن بحياة الجنين بعد موت أمه.
- \* وأن يكون في مدة يرى ثقات الأطباء حياته في مثلها، لو أخرج من بطن أمه.
  - ٢- إذا مات الجنين في بطن أمه متأثِّرًا بمرض أو عدوان عليه:

يجوز إجهاض الجنين في هذه الحالة، ولكن إن أمكن إجهاضه دون إجراء عملية جراحية لأمه، ودون تقطيعه في الرحم وإخراجه قطعًا فذلك أَوْلَى؛ لما يلي:



<sup>(</sup>١) المرجع السابق، المحور الثالث، ص (١٣٤٢).

<sup>(</sup>٢) الأشبِاه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٨). الحاوي للماوردي (٣/ ٢٣١). الذخيرة (٢/ ٤٧٩). المحلَّى (٥/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٣) المحلَّى ٥/ ١٦٦). الجراحة الطبية للشنقيطي ص (٣٠١).

<sup>(</sup>٤) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٨).

- إن بقاءه في رحم المرأة فيه ضرر عليها؛ لما يؤدي إليه بقاؤه من أمراض، بالإضافة إلى ما يؤدي إليه من منعها من الحمل، وإطالة عدتها إن طُلِّقَت، أو تُوُفِّي زوجها، والضرر يُزال.
- إن إخراجه داخلٌ في مفهوم التداوي المأمور به في قول النبي ﷺ: «تَدَاوَوْا عِبَادَ اللهِ، فَإِنَّ اللهَ ﷺ لَمْ يَضَعْ دَاءً إِلَّا وَضَعَ لَهُ دَوَاءً إلَّا الْهَرَمَ»(١).

# خامسًا: تحديد جنس الجنين:

المقصود بتحديد جنس الجنين هو ما يقوم به الإنسان من الأعمال، والإجراءات التي يهدِّف من خلالها اختيار ذكورة الجنين أو أنو ثته.

### أ- الطرق الطبيعية والمخبرية لتحديد جنس الجنين:

بالنظر إلى الوسائل المستعمَلَة في تحديد جنس الجنين يمكن تصنيفها إلى قسمين في الجملة: وسائل عامَّة غير طبية، ووسائل طبية.

# القسم الأول: الوسائل العامة غير الطبية، وهي التي لا تستدعي تدخلًا طبِّيًّا،

كالنظام الغذائي، والغسول الكيميائي، وهذه الطريقة تتلخص في أنه بات معروفًا أن الوسط الحامضي أكثر ملاءَمة للحيوان المنوي الأنثوي، والوسط القاعدي يناسب الحيوان المنوي الذكري، لذلك تستعمل بعض النساء دش مهبلي حامضي أو قاعدي؛ لتهيئة الرحم بالوسط الكيمائي المناسب للجنس المرغوب فيه، وتوقيت الجماع بتحري وقت الإباضة، وما أشبه ذلك، فهذه الوسائل لا تعدو كونها أسبابًا مباحةً لا محظور فيها؛ لإدراك مَقصد جائز مباح.

القسم الثاني: الوسائل الطبية، فهي على اختلافها تجتمع في كونها تسعى إلى تلقيح البُوَيْضَة بالحيوانات المنوية الحاملة للجنس المرغوب فيه، فمنها ما يعتمد على الغربلة، ومنها ما يعتمد على الطرد المركزي، ومنها ما يعتمد على اختلاف الشحنات الكهربائية.

### وقد اختلف الفقهاء المعاصرون في حكم هذا القسم:

- فمنهم من أجازه بشرط التحقق من عدم اختلاط الأنساب، وأن يقتصر استعماله على الحاجة، على ألا يكون سياسة عامة؛ لِنَلَّا يُفْضي إلى اختلالِ في التوازن الطبيعي في نسب الخلق.

(١) سبق تخريجه.



- ومنهم من حَرَّمَه إلا إذا كان له ضرورة علاجية كما في علاج الأمراض الوراثية، بشرط تحقق عدد من الضوابط، وهذا هو الأحوط.

# وقد قرر المجمع الفقهي التابع لرابطة العالم الإسلامي في دورته التاسعة عَشْرَة ما يلي:

إن المجمع يؤكد على أن الأصل في المسلم التسليم بقضاء الله وقدره، والرضا بها يرزقه الله؛ من ولد ذكرًا كان أو أنثى، ويحمد الله تعالى على ذلك، فالخِيرَة فيها يختاره الباري جل وعلا، ولقد جاء في القرآن الكريم ذم فعل أهل الجاهلية من عدم التسليم والرضا بالمولود إذا كان أنثى، قال تعالى: وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم إِلْأُنثَى ظَلَ وَجَهُهُ مُسُودًا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ الله يَوْرَى مِنَ الْقَوْمِن سُوّعٍ مَا والرضا بالمولود إذا كان أنثى، قال تعالى: وَإِذَا بُشِر أَحَدُهُم إِلْأُنثَى ظَلَ وَجَههُ وَهُو كَظِيمٌ ﴿ الله عَلَ مِن الْقَوْمِن سُوّعٍ مَا فَل الله والله و

ثانيًا؛ لا يجوز أي تدخل طبي لاختيار جنس الجنين، إلا في حال الضرورة العلاجية في الأمراض الوراثية، التي تصيب الذكور دون الإناث، أو بالعكس، فيجوز حينئذ التدخل، بالضوابط الشرعية المقرَّرة، على أن يكون ذلك بقرار من لجنة طبية مختصَّة، لا يقل عدد أعضائها عن ثلاثة من الأطباء العدول، تقدِّم تقريرًا طبيًّا بالإجماع، يؤكد أن حالة المريضة تستدعي أن يكون هناك تدخل طبي؛ حتى لا يصاب الجنين بالمرض الوراثي، ومن ثَمَّ يُعْرَض هذا التقرير على جهة الإفتاء المختصة لإصدار ما تراه في ذلك.

فالثنا: ضرورة إيجاد جهات للرقابة المباشرة والدقيقة على المستشفيات والمراكز الطبية، التي تمارِس مثل هذه العمليات في الدول الإسلامية؛ لتمنع أي مخالفة لمضمون هذا القرار، وعلى الجهات المختصة في الدول الإسلامية إصدار الأنظمة والتعليات في ذلك(١).

17V M

<sup>(</sup>١) مجلس المجمع الفقهي الإسلامي برابطة العالم الإسلامي في دورته التاسعة عشرة، المنعقدة بمكة المكرمة في الفترة من ٢٢- ٢٧ شوال ١٤٢٨هـ التي يوافقها ٣-٨ نوفمبر ٢٠٠٧م.

# سادسًا: تحديد وتنظيم النسل:

تأتي أهمية الحديث عن وسائل منع الحمل شرعًا من أنها تتعلق بمقصِد من مقاصد التشريع وهو حفظ النسل، وقد اتفقت الأمة على أن الشريعة وُضِعَت للمحافظة على الضروريَّات الخمس، وهي الدين والنفس والعقل والنسل والمال، ودَلَّت الأدلة الشرعية على اعتبار هذا الأصل، ومن ذلك:

- قوله تعالى: ...وَأَبْتَغُوا مَا كَتَبَ ٱللهُ لَكُمُ ... اللهُ لكم من الولد بالمباشرة (١٠).
- أن كثرة الأولاد من نصر الأمة وعزتها، فقد امتن الله على بني إسرائيل؛ حيث قال: ... وَجَعَلْنَكُمُ أَكُثَرَ نَفِيرًا الإسراء]. وقال شُعَيب لقومه: ...وَأَذْكُرُوٓا إِذْ كُنتُمْ قَلِيلًا فَكَثَّرَكُمْ ... اللهِ الأعراف].
- الأدلة الدالة على الحث على النكاح والترغيب به دالة على حفظ النسل؛ إذ إن من أعظم مقاصد النكاح تحصيل الولد(٢).

### أ- حكم تحديد النسل؛

اتفق أهل العلم على عدم جواز منع الحمل بشكل نهائي باستئصال القدرة على الإنجاب، سواء أكان بإصدار قانون عام، أو بوضع نظام يَفْرِض على الزوجين تحديد النسل، كما أنه لا يجوز للرجل والمرأة اتخاذ إجراء يمنع الحمل بشكل نهائي إلا إذا دعت الضرورة إلى ذلك، كما إذا قرر الطبيب ذلك خوفًا على حياة المرأة، وهذا ما قَرَّرَه مجلس مجمع الفقه الإسلامي:

لا يجوز تحديد النسل مطلقًا، ولا يجوز منع الحمل إذا كان القصد من ذلك خشية الإملاق؛ لأن الله تعالى هو الرَّزَّاق ذو القوة المتين، قال تعالى: وَمَا مِن دَابَتَةِ فِ ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُها ... ( ) [هود]، أو كان ذلك لأسباب أخرى غير معتبَرَة شرعًا.

أما تعاطي أسباب منع الحمل أو تأخيره في حالات فردية؛ لضرر محقق، ككون المرأة لا تلد ولادة عادية، وتضطر معها إلى إجراء عملية جراحية لإخراج الجنين، فإنه لا مانع من ذلك شرعًا، وهكذا إذا كان تأخيره لأسباب أخرى شرعية أو صحية يقرها طبيب مسلم ثقة، بل قد يتعين منع الحمل في حالة ثبوت الضرر المحقق على أمه، إذا كان يُخشَى على حياتها منه، بتقرير من يُوثَق به من الأطباء المسلمين.

<sup>(</sup>٢) موسوعة الفقه الطبي، المحور الثالث، ص (١٢٥٢).



<sup>(</sup>١) التفسير الكبير للرازي، (٥/ ٩٢).

أما الدعوة إلى تحديد النسل أو منع الحمل بصفة عامَّة، فلا تجوز شرعًا؛ للأسباب المتقدّم ذكرها، وأشد من ذلك في الإثم النام الشعوب بذلك، وفرضه عليها، في الوقت الذي تُنْفَق فيه الأموال الضخمة على سباق التسلح العالمي للسيطرة والتدمير، بدلًا من إنفاقه في التنمية الاقتصادية والتعمير، وحاجات الشعوب(١).

#### ب- حكم تنظيم النسل:

بناءً على أن من مقاصد الزواج في الشريعة الإسلامية الإنجاب، والحفاظ على النوع الإنساني، وأنه لا يجوز إهدار هذا المقصد؛ لأن إهداره يتنافى مع نصوص الشريعة وتوجيهاتها الداعية إلى تكثير النسل والحفاظ عليه والعناية به، باعتبار حفظ النسل أحد الكُلِّيَّات الخمس التي جاءت الشرائع برعايتها، فإنه يجوز التحكم المؤقت في الإنجاب، بقصد المباعدة بين فترات الحمل، أو إيقافه لمدة معينة من الزمان، إذا دعت إليه حاجة معتبرة شرعًا، بحسب تقدير الزوجين عن تشاور بينها وتراضٍ، بشرط أن لا يترتب على ذلك ضرر، وأن تكون الوسيلة مشروعة، وأن لا يكون فيها عدوان على حمل قائم (٢).

# سابعًا: عمليات تغيير وتصحيح الجنس:

إن التنوع في الجنس البشري هو الوسيلة المُثلَى؛ للإبقاء على جنس الإنسان لعمارة الأرض من خلال التزاوج بين النوعين، وفق الطرق السوية المعروفة، ولكل من الذكر والأنثى خصائصه وسماته التي أودعها الله فيه، والتي لا ينبغي التدخل فيها بما يُغيِّرها أو يُعطِّل وظائفها، وقد وُجِد من البشر من ابتلي بتداخل أعضاء الذكورة والأنوثة، وهو المعروف بالخُنثَى، وفيها يلى تفصيل لهذا الأمر:

# أنواع عمليات تغيير وتصحيح الجنس وحكم كل نوع:

أ-تغيير الجنس الجرد الرغبة: ويُقصَد به العملية التي يتم خلالها تحويل المرء من الذكورة إلى الأنوثة أو العكس تحويلًا كاملًا، بإنقاص بعض الأعضاء أو زيادتها، أو تغيير بنية أعضائه بجراحة أو علاج.

<sup>(</sup>٢) قرار مجلس مجمع الفقه الإسلامي الدولي، التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي، في دورة مؤتمره الخامس بالكويت، من ١-٦ جمادَى الآخر ١٤٠٩هـ الموافق ١٠- ١٥ كانون الأول (ديسمبر) ١٩٨٨م.



<sup>(</sup>١) المرجع السابق، المحور الثالث، ص (١٢٥٦). قرار مجلس المجمع الفقهي الإسلامي، رابطة العالم الإسلامي، في دورته الثالثة سنة ١٤٠٠هـ. قرار هيئة كبار العلماء السعودية رقم ٤٢ بتاريخ ٢١/ ١٣٩٢هـ.

وهذه العملية محرَّمَة شرعًا لكونها مخالفة للمقاصد الشرعية والقواعد العامة للفقه الإسلامي، ويُستَدَل على حرمتها بالكتاب والسنة والقياس والمعقول:

× أما الكتاب؛ فقول الله تعالى: وَلأُضِلَنَهُمْ وَلأَمُنِيّنَهُمْ وَلَأَمُرَنَهُمْ فَلَكُبَيِّكُنَّ ءَاذَاك ٱلأَنْعَكِم وَلَأَمُنَهُمْ فَلَكُغَيِّرُك خُلْقَ الكَتَاب؛ فقول الله تعالى: وَلأَمُنَ أَهُمْ فَلَكُغَيِّرُك خُلْقَ ٱللَّهِ وَمَن يَتَخِذِ ٱلشَّيْطَنَ وَلِيَّامِن دُونِ ٱللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُّبِينًا اللهِ [النساء].

وجه الدلالة؛ أن الآية تضمَّنَت حُرمة تغيير خلق الله على وجه العبث، وهذا النوع من الجراحة فيه تغيير للخِلقة على وجه العبث؛ إذ يقوم الطبيب الجراح باستئصال الذكر والخصيتين، وذلك في حالة تحويل الذَّكر إلى أنثى، أو يقوم باستئصال الثديين وإلغاء القناة التناسلية الموجودة في الأنثى في حالة تحويلها إلى ذَكر.

× وأما السنة: في أرُوِي عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ﴿ عَبَّاسٍ ﴿ عَنَ النَّبِيُ ﴾ قَالَ: «لَعَنَ النَّبِيُ ﴾ قَالَ: «لَعَنَ النَّبِيُ الْمُخَنَّثِينَ مِنَ الرِّجَالِ، وَالْمُتَرَجِّلَاتِ مِنَ النِّسَاءِ، وَقَالَ: أَخْرِجُوهُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ »(١).

وجه الدلالة؛ أن الحديث دَلَّ على حرمة تشبه الرجال بالنساء والعكس، ولعن من فعل ذلك، وهذا النوع من الجراحة سبب يتوصل به لتحصيل هذا الفعل المحرَّم الذي يُعتبَر من كبائر الذنوب؛ لأن الرجل إذا طلب هذا النوع من الجراحة إنها يقصد أولًا وقبل كل شيء مشابَهَة النساء، وكذلك المرأة.

× وأما القياس؛ فقياس خُرمة التحوُّل من جنس إلى آخر جراحِيًّا على حرمة التشبه بالرجال أو النساء، بجامع الخروج المتعمَّد عن أصل الخلقة في كُلِّ.

وكذلك قياسًا على وصل الشعر والوشم ونحوهما، بجامع وقوع التغيير في كُلِّ.

### وأما المعقول فُمن أوجه:

الوجه الأول: أن هذه الجراحة لا مبرر لها من الشرع ولا من الطب؛ حيث لم تُدْعُ لها ضرورة معتبَرَة شرعًا، ولا تُحَقِّق لمن يجريها مصلحة شرعية ولا صحية، فضلًا عما تلحقه به من مفاسد وأضرار.

الوجه الثاني: أن في هذه العملية اطِّلاعًا على العورة بدون ضرورة شرعية.

الوجه الثالث: أن هذه العملية تشتمل على الغش والتدليس،وقد وردت نصوص السنة تَنْهَى عن الغش؛ قال رسول الله

# وَ اللَّهُ (٢).

۲) صحيح مسلم (۱۰۱).



<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٥٨٨٦).

الوجه الرابع: اشتمال هذه العملية على أضرار صحية ونفسية واجتماعية،إضافة إلى مخاطر التخدير والجراحة التي لا تجوز إلا عند الضرورة(١).

# جاء في قرار مجلس المجمع الفقهي الإسلامي لرابطة العالم الإسلامي<sup>(٢)</sup> ما يلي:

أولا: الذَّكر الذي كَمُلَت أعضاء ذكورته، والأنثى التي كَمُلَت أعضاء أنوثتها، لا يحل تحويل أحدهما إلى النوع الآخر، ومحاولة التحويل جريمة يستحق فاعلها العقوبة؛ لأنه تغيير لخلق الله، وقد حَرَّم الله سبحانه هذا التغيير بقوله تعالى مخبِرًا عن قول الشيطان: ...وَلَا مُنَهُمْ فَلَيُغَيِّرُكَ خُلْق اللهِ ... الله الساء].

وقد جاء في صحيح مسلم عن ابن مسعود الله أنه الله الله الله الواشِهَاتِ وَالْمُسْتَوْشِهَاتِ، وَالنَّامِصَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ، وَالنَّامِصَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ، وَالنَّامِصَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ، وَاللَّمَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ، وَاللَّمَةُ وَاللهِ وَاللَّهُ اللهِ ال

# ب- تصحيح أو تثبيت الجنس في حالات الخُنْثَى الكاذبة :

ويُقْصَد بها: الإجراء الجراحي الذي يتم لعلاج الاختلاف بين الأعضاء الجنسية الظاهرة وحقيقة الجنس، كما تدل عليها الدلائل الطبية المعتبَرَة؛ أي: أنه قد يكون أنثى في الحقيقة، لكن ظاهره ذكر، أو العكس.

# وهي عملية جائزة،ويُستَدَل على جوازها بما يلي:

- مشروعية التداوي من العلل، والخُنُوثة علة خَلقِيَّة، ونصوص الشرع تَحُثُّ على التداوي على وجه العموم، قال رسول الله على: "إِنَّ اللهُ أَنْزَلَ الدَّاءَ وَالدَّوَاءَ، وَجَعَلَ لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءً، فَتَدَاوَوْا، وَلَا تَدَاوَوْا بِحَرَامِ "(٤).
- أن الضرر يُزال، والخُنُوثة تُحْدِث ضررًا، ويتمثل هذا الضرر في القصور في العبادة والآلام النفسية والاجتماعية والجسماعية والجسدية،فيجوز للمسلم رفع هذا الضرر بنص قول النبي الله عَرَدَ وَلَا ضِرَارَ»(٥).
- أن الهدف من إجراء هذه الجراحة هو إرجاع الشيء إلى أصله، وحالته الطبيعية من حيث الذكورة والأنوثة، وهذا الهدف مشروع، وليس من تغيير خلق الله تعالى (٢).

121) h

<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي، المحور السادس، ص (٩٨٧)، أحكام الجراحة الطبية ص (٢٠١).

<sup>(</sup>٢) الدورة الحادية عَشْرَة المنعقدة بمكة المكرمة في الفترة من يوم الأحد ١٣ رجب ١٤٠٩ هـ الموافق ١٩ فبراير ١٩٨٩م.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: (٢١٢٥).

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٦) موسوعة الفقه الطبي، المحور السادس، ص (٩٨٢).

ج-تحديد الجنس بالنسبة لغير مُحَدُّدي الجنس وكيفية تحديد جنسهم:

والراد بهذا النوع؛ ما لا يمكن تحديد جنسه بسبب اجتماع علامات الذكورة والأنوثة، وهو الخُنثَى الحقيقية عند الأطباء.

#### ويتم تحديد جنسه وفق عدة معاييرمنها:

- الصبغيات (الكروموسومات).
- الأعضاء الجنسية الداخلية، كالمبيض والرحم في الأنثى والبروستاتا والحبل المنوي في الذَّكر.
  - الميول النفسية.

وقد جاء في قرار مجلس المجمع الفقهي الإسلامي لرابطة العالم الإسلامي(١):

مَنِ اجتمع في أعضائه علامات النساء والرجال فيُنظَر فيه إلى الغالب من حاله؛ فإن غلبت عليه الذكورة جاز علاجه طبيًا بها يُزِيل الاشتباه في أنوثته، سواء طبيًا بها يُزِيل الاشتباه في أنوثته، سواء أكان العلاج بالجراحة أو بالهُرمونات؛ لأن هذا مرض، والعلاج يُقصَد به الشفاء منه، وليس تغييرًا لخلق الله عَلى.

# ثامنًا : حكم عمليات الرَّتْق العُذْري :

البَكَارة لها أهمية عظيمة في المجتمعات المسلمة؛ لأن وجودها يدل على عفة المرأة، وفسادها يجر عليها الظنون، وربيا ترتب عليها رد فعل عند الزوج، وأهل هذه المرأة، وربيا أدى ذلك إلى وقوع الضرر والطلاق.

# أ- دوافع عملية الرَّتْق العُذْري:

- ١ رَتق غِشاء بَكارة الزانية المشهورة بالزنا للتغطية على جريمتها.
  - ٢- رَتق غشاء بَكارة المتزوجة للاستمتاع مع الزوج.
    - ٣- رَتق غشاء بكارة المعيبة خَلقيًّا لعلاج العيب.
- ٤ رَتق غِشاء بكارة من زالت بكارتها في حادث أو اغتصاب للستر عليها.
- ٥- رَتَق بَكَارة الزانية التي زنت مرة واحدة أو لم يُشتَهَر أمرها؛ لتشجيعها على التوبة.
- (١) الدورة الحادية عَشْرَة، المنعقدة بمكة المكرمة، في الفترة من يوم الأحد١٣٠ رجب ١٤٠٩ هـ الموافق ١٩ فبراير ١٩٨٩م.

# ب-حكم الرَّتق العُذْري بحسب دوافع إجرائه:

يمكن تقسيم حالات الرَّتْق العُذْرِي إلى خمس حالات هي:

الحالة الأولى؛ رُتق غشاء بكارة الزانية المشهورة بالزنا للتغطية على جريمتها؛

اتفق الفقهاء على حرمة رتق غشاء البكارة جراحيًا لمن زالت بكارتها بزنا اشتهر أمره بين الناس، ودليل ذلك:

١ - أن الرَّتق هنا يخلو من تحقيق أي مصلحة للفتاة، ويشتمل على مفسدة كشف العورة بدون مبرر شرعي.

٢- اشتهالها على مفاسد عدة،أبرزها: فتح باب الفاحشة، والعون على ارتكابها، واشتهالها على الغش في العِرض،وهذه مفاسد منهي عنها بنصوص صريحة في الشرع.

### الحالة الثانية: رَتق غشاء بكارة المتزوجة للاستمتاع بالزوج:

لا يجوز لمن زالت بكارتها بنكاح رَتق غشاء بكارتها، سواء أكانت الزوجية قائمة أو مطلقة أو أرملة،ودليل ذلك:

١- أن هذه الجراحة غير مأمونة النتائج، وتؤدي إلى الإضرار بالزوجة، وقد تؤدي إلى تلوث هذا المكان بالميكروبات الضارة،وكل ذلك منهي عنه شرعًا؛ لقول الرسول (الله ضَرَرَ وَلَا ضرَارَ)(١).

٢- عدم تحقيق أي مصلحة في هذا الأمر،بل يشتمل على مفاسد،منها: كشف العورة بدون ضرورة أو حاجة.

٣- أن هذه الحالة يترتب عليها إتلاف المال في غير وجهه، وهو إسراف وتبذير يأباه الشرع، قال تعالى: ... وَلَا نُبُذِرُ تَبُذِيرًا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَ

# الحالة الثالثة: رَتق غشاء بكارة المعيبة خُلقيًّا لعلاج العيب:

لا يجوز الرَّتْق العُذْرِي للفتاة المعيبة خَلقِيًّا، ككونها بلا بكارة، أو بكارتها غير واضحة على الراجح من أقوال العلماء،ودليل ذلك:

٤- أن مبدأ رَتق غِشاء البكارة مبدأ غير شرعي؛ لأنه من الغِشِّ، والغِشُّ محرَّمٌ في الشريعة الإسلامية، قال الله عن غَشَنَا فَيُسْ مِنَّا» (٢٠)، وهو غِشُّ في العرض بصورة واضحة.



<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم (١/ ٦٩).

٥- أن مبدأ الرَّتق يتنافى مع قول الرسول ﷺ: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ»(١)، وهذا يعني أن كل مؤمن مأمور أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه،ويَكْرَه له ما يكره لنفسه،فهل يحب الطبيب الذي يقوم بإجراء العملية أن يتزوج هذه الفتاة التي رَتَق بكارتها، أو فتاة هذا شأنها؟!

### الحالة الرابعة: رُتق غشاء بكارة مَن زالت بكارتها في حادث ونحوه أو اغتصاب للستر عليها:

يجوز رَتق غشاء البكارة جراحِيًّا لمن زالت بكارتها بعلة غير مُشينة، لا دخل لها فيها، كحادث من قفزة ونحوها، أو تعرض لضرب أو نزيف، أو تعرضت لاغتصاب أفقدها بكارتها، ودليل ذلك:

- ١ أن الطفلة الصغيرة التي زالت بكارتها في حادث وهي غير مُطيقَة للجماع، فإنه ينفي عنها شبهة الفاحشة.
- ٢- أن إجراء رَتق غشاء البكارة في مثل هذه الحالات يساعد على العفة والطهارة، ويُزيل العُقَد عن الفتاة، ويَقِيها من سوء
   الظن في الحال والاستقبال، وهذا فيه تفريج للكرب عن المسلمين.

#### وهذا الجواز له ضوابط لا بد من مراعاتها وهي:

- ١ التأكد من خُلُو الفتاة المغتَصَبَة من الحمل، قبل إجراء جراحة الرتق، فإذا تبين وجود حمل حَرُمَ إسقاطه، وحَرُمَ رَتق غشاء البكارة؛ لعدم تحقيق أي مصلحة للفتاة في هذه الحالة.
  - ٢- التأكد من ثبوت واقعة الاغتصاب بالقرائن الشرعية المعتبرة.
- ٣- سرعة المبادرة إلى توقيع الكشف الطبي على الفتاة، فور وقوع حادث تمزُّق الغشاء؛ لمعرفة سبب التمزُّق، وتحديد الخطوات التي ينبغي اتباعها طبيًّا، وإثبات ذلك الحادث في وثيقة.
- ٤- أن يتولى الجِراحة الفريق الطبي المباشر للحالة، مع مراعاة أن يكون المباشر للعملية طبيبة إلا للضرورة، أو أن يتم إجراؤها في المستشفيات العامة.

## الحالة الخامسة: رَتق بكارة الزانية التي زنت مرة واحدة أو لم يشتهر أمرها؛ لتشجيعها على التوبة:

يَحْرُم رَتق غِشاء البكارة جراحِيًّا في هذه الحالة إلحاقًا بالزانية المتفق على حُرمة الرَّتْق لها،ويُستَدَل على هذه الحالة بها تم

(١) متفق عليه.



الاستدلال به على الحالة الأولى(١).

# قرر مجمع الفقه الدولي في دورته الثامنة عَشْرَة ما يأتي:

«يجوز رتق غشاء البكارة الذي تَمَزَّقَ بسبب حادث أو اغتصاب أو إكراه، ولا يجوز شرعًا رَتْق الغِشاء المتمَزِّق بسبب ارتكاب الفاحشة؛ سَدًّا لذريعة الفساد والتدليس. والأَوْلَى أن يتولى ذلك الطبيبات».



<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي، المحور الثالث، ص (١٠٤٠)، وما بعدها.

# الوحدة الحاديث عنتر والموت أحكام الاحتضار والموت



# أحكام الاحتضار والموت

أولًا: آداب الاحتضار.

ثانيًا: الموت الدماغي.

ثالثًا: الأمراض الميؤوس من شفائها.

رابعًا: قتل الرحمة.

خامسًا؛ حكم تشريح جثث الموتى.



# أولًا: آداب الاحتضار:

الاحتضار: الإشراف على الموت بظهور علاماته.

للاحتضار آداب مستحبَّة منها:

- ٢-تذكيره بإحسان الظن بالله تعالى، وعدم القنوط واليأس من رحمته؛ لقوله ﷺ: «لَا يَمُوتَنَّ أَحَدُكُمْ إِلَّا وَهُوَ يُحْسِنُ بِاللهِ الظَّنَّ»(٢).
- ٣-أن يُوجَّه من حضرته الوفاة إلى القِبْلَة؛ بأن يُجْعَل على جنبه الأيمن ووجهه لها، فإن تعذَّرَ ذلك وُضِع على ظهره، ورجلاه للقِبْلَة، فإن كان التحريك يَشُقُّ عليه أو كان المريض على سرير في مستشفى موصولًا بأجهزة فإنه يُترك على حاله.
- ٤ أَن يُلَقَّن الشهادة؛ بأن تُذْكَر عنده ليقولها؛ لقوله ﷺ: «لَقِّنُوا مَوْتَاكُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» (٣)، والمراد بالموتى: المحتَضِرُ ون، سُمُّوا موتى لقربهم من الموت، ويَحْرِص الملقِّن على أن يكون قول (لا إله إلا الله) آخر كلام المحتَضِر قبل وفاته.
- ٥ تغميض عَيْنَيْهِ إذا مات؛ لأن النبي عَلَيْ أغمض أبا سلمة الله الله الله الله الله عَيْنَيْهِ إذا قَبِضَ تَبِعَهُ الْبَصَرُ»، فَضَجَّ نَاسٌ مِنْ أَهْلِهِ، فَقَالَ: «لا تَدْعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ إلَّا بِخَيْر؛ فَإِنَّ الْلَائِكَةَ يُؤَمِّنُونَ عَلَى مَا تَقُولُونَ»(٤٠).

# ثانيًا: الموت الدماغي:

١-صحة الحكم بالموت شرعًا عند موت الدماغ:

إذا تَوَقَف القلب والتنفس، ويتبع ذلك تحلُّل جذع الدماغ، فإن هذا هو الموت المعروف، ويُعَدُّ صاحبُهُ ميتًا بلا خلاف عند الفقهاء والأطباء.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم: (٩٢٠).



<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: (٩١٩).

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم: (۲۸۷۷).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: (٩١٦).

وإذا ماتت بعض أجزاء الدماغ، أو حصل إغماء بسبب ارتجاج المخ، أو بسبب الأدوية والعقاقير السامة التي لم يمت فيها جذع الدماغ، فهذا ليس بموت الدماغ.

أما إذا تَمَّ تشخيص موت الدماغ وفق الأصول والضوابط الطبية المعتبرَة، وقرر المختصون الوفاة الدماغية مع بقاء القلب بالنبض والنَّفَس بالتردد، فقد رأى الأطباء المختصون أنه موت مرادف لتوقف القلب والتَّنَفُّس.

أما الفقهاء المعاصرون فقد اختلفوا في ذلك، هل يُعَدُّ موتًا تترتب عليه أحكام الموت؟ أو لا يُعَدُّ موتًا حتى يتوقف القلب والتَّنَفُس؟

#### واختلف الفقهاء في المسألة على قولين:

#### القول الأول:

لا يُعَدُّ موت الدماغ موتًا شرعِيًّا حتى يتوقف القلب والدورة الدموية والتَّنَفُّس، وإنها يُعَدُّ من مقدِّمات الموت، وقد قال بذلك:

هيئة كبار العلماء في المملكة العربية السعودية (١) وبه صدر قرار المجمع الفقهي لرابطة العالم الإسلامي، ونص القرار: "المريض الذي رُكِّبَت على جسمه أجهزة الإنعاش يجوز رفعها إذا تعطَّلَت جميع وظائف دماغه نهائيًّا، وقررت لجنة من ثلاثة أطباء اختصاصيين خبراء أن التعطُّل لا رجعة فيه، وإن كان القلب والتَّنَفُّس لا يزالان يعملان آليًّا، بفعل الأجهزة المركَّبة، لكن لا يُحْكَم بموته شرعًا إلا إذا توقَّفَ التَّنَفُّس والقلب توقُّفًا تامًّا بعد رفع هذه الأجهزة "(١)، واختار هذا القول كثير من الباحثين المعاصرين.

#### القول الثاني:

إذا رأى الأطباء المختصُّون حسب الضوابط والشروط أن وظائف الدماغ قد تعطَّلَت تعطُّلًا نهائيًّا، وأنه لا رجعة فيه، وأخذ دماغه في التحلل، فإن الشخص يُعَدُّ قد مات، وإن كان القلب ينبض والنَّفَس يتردد عن طريق الآلة، وقد قال بذلك: مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنبثِق عن منظمة المؤتمر الإسلامي، ونص القرار: "يُعتَبَر شرعًا أن الشخص قد مات، وتترتب

129

<sup>(</sup>١) قرار هيئة كبار العلماء بالمملكة العربية السعودية رقم (١٨١) في ١٢/٤/١٧هـ، موسوعة الفقه الطبي المجلد الرابع ص (١٦٥١).

<sup>(</sup>٢) قرار مجلس المجمع الفقهي الإسلامي في دورته العاشرة المنعقدة بمكة المكرمة في المدة من يوم السبت ٢٤ صفر ١٤٠٨هـ، الموافق ١٧ أكتوبر ١٩٨٧م، إلى يوم الأربعاء الموافق ٢٨ صفر ١٤٠٨هـ، الموافق ٢١ أكتوبر ١٩٨٧م.

عليه جميع الأحكام المقرَّرَة شرعًا للوفاة عند ذلك، إذا تبيَّنَت فيه إحدى العلامتين التاليتين:

١ - إذا توقف قلبُهُ وتنفُّسُه توقُّفًا تامًّا، وحَكَمَ الأطباء بأن هذا التوقف لا رجعةَ فيه.

٢- إذا تعطَّلَت جميع وظائف دماغه تعطُّلًا نهائيًّا، وحَكَمَ الأطباء الاختصاصيون الخبراء بأن هذا التعطل لا رجعة فيه،
 وأخذ دماغه في التحلل"(١). واختاره كثير من الباحثين.

أدلة أصحاب القول الأول (موت الدماغ ليس بموت):

أ- قاعدة: (اليقين لا يزول بالشك)(٢).

وجه الاستدلال: أن اليقين هو بقاء الحياة، والموت مشكوك فيه؛ لأن قلبه يَنْبِض ونفسه يتركد آلِيًّا، فنأخذ باليقين حتى يزول الشك، ويقف القلب والتَّنَفُّس.

ب- قاعدة (الأصل بقاء ما كان على ما كان.

وجه الاستدلال: أن الأصل أن المريضَ حَيٌّ، فنحن نبقى على هذا الأصل حتى نجزم بزواله.

ج- أن حفظ النفوس مَقْصِد من مقاصد الشريعة الإسلامية، والحكم باعتبار المريض في هذه الحال حيًّا فيه محافظة على النفس، وهو يتفق مع هذا المقصد العظيم من مقاصد الشريعة.

# أدلة أصحاب القول الثاني (موت الدماغ يُعَدُّ موتًا):

أ- أن القول بوفاة الدماغ هو قول أهل الخبرة والاختصاص (الأطباء)، وهم مؤتمنون في هذا الجانب، فيجب التسليم لقولهم، وقد قال الأطباء: إنه ما من حالة صَحَّ فيها تشخيص موت الدماغ وجذعه عادت إليها الحياة، وما من حالة عادت إلى الحياة توفرت فيها الشروط الأساسية لتشخيص موت الدماغ وجذعه.

ب- أن المولود إذا لم يصرخ لا يُعْتَبَر حيًّا، ولو بال أو تنفس أو تحرك كما قال المالكية (٣)، فإذا لم يكن الفعل إراديًّا، كالصراخ والرضاع مثلًا، لا يُعْتَبَر حياة، ومَيِّت الدماغ كذلك حركته آلية، وليست إرادية.

ج- أن الحياة تنتهي عندما يصبح الجسد الإنساني عاجزًا عن خدمة الروح والانفعال لها، وهذا دليل على مفارقة الروح

<sup>(</sup>١) قرار مجمع الفقه الإسلامي التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي في دورة مؤتمره الثالث بعهان عاصمة المملكة الأردنية الهاشمية من ٨ إلى ١٣ صفر ١٤٠٧هـ، الموافق ١١ إلى ١٦ أكتوبر ١٩٨٦م.

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر لابن نجيم ص (٥٦).

<sup>(</sup>٣) شرح الزرقاني على مختصر خليل (٢/ ١٢٢).

للجسد(١)، وهذا موجود في موت الدماغ، فإن الأعضاء لا تستجيب لتصرفات الروح، والحركة الموجودة في بعض الأحيان إنها هي حركة اضطرارية، كحركة المذبوح.

أثر الخلاف في موت الدماغ؛

ويظهر أثر الخلاف في هذه المسألة في عدة أمور منها:

أ- قضية نقل وزراعة الأعضاء:

فعلى القول الأول (موت الدماغ ليس بموت):

يُحْرُم نقل أعضاء ميت الدماغ التي تتوقف عليها الحياة كالقلب مثلًا؛ لأن النقل حينئذ يكون من حَيِّ، ولا قائل به، بل هو محرَّم بالإجماع؛ لأنه قتل للحَيِّ.

وعلى القول الثاني (موت الدماغ يُعَدُّ موتًا):

يجوز نقل جميع أعضائه؛ ما تتوقف عليه الحياة، وما لا تتوقف عليه الحياة؛ لأن النقل من ميت، وهو جائز عند جمهور العلماء(٢).

ب- شهادة الوفاة:

فعلى القول الأول لا تصدر شهادة الوفاة إلا بعد توقف القلب والتنفس، ولو طالت المدة، وعلى القول الثاني تصدر شهادة الوفاة مع تقرير الوفاة الدماغية (٣).

#### ٢- حكم رفع أجهزة الإنعاش:

يجوز - على الراجح من أقوال الفقهاء - رفع أجهزة الإنعاش عن الميت دماغِيًّا الذي أصبح يتنفس تنفُّسًا آلِيًّا صناعِيًّا، وهذا هو قول أكثر الفقهاء المعاصرين (٤)، وبهذا صدر قرار المجمع الفقهي لرابطة العالم الإسلامي كما تقدم.

واستَدَلُّوا على ذلك بأدلة منها:

أ- أن بقاء هذه الأجهزة على مثل هذا المريض لا حاجة إليه؛ لأن هذه الأجهزة أصبحت هي التي تعمل بالبدن.

:101)

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين، لأبي حامد الغزالي (٤/ ٤٩٤). المنثور في القواعد للزركشي (٢/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) موسوعة الفقه الطبي، المجلد الرابع ص (١٦٦٥).

<sup>(</sup>٣) موسوعة الفقه الطبي، المجلد الرابع، ص (١٦٦٥).

<sup>(</sup>٤) موسوعة الفقه الطبي المجلد الرابع ص (١٧١٤).

ب- أن هذه الآلات تُطِيل عليه ما يؤلمه من حالة النزع والاحتضار، وهو نوع من التعذيب.

ج- أن هذه الأجهزة تسبب زيادة تألم أقاربه وذويه، فتجدهم يتألمون لحاله، ويحزنون لما صار إليه.

# ثالثًا: الأمراض الميؤوس من شفائها:

مما تقتضيه عقيدة المسلم أن المرض والشفاء بيد الله على، وأن التداوي والعلاج أخذٌ بالأسباب التي أَوْدَعَهَا الله تعالى في الكون، وأنه لا يجوز اليأس من روح الله أو القنوط من رحمته، بل ينبغي بقاء الأمل في الشفاء بإذن الله، وعلى الأطباء وذوي المرضى تقوية معنويات المريض، والدأب في رعايته، وتخفيف آلامه النفسية والبدنية، بصرف النظر عن توقع الشفاء أو عدمه.

#### حكم التداوي من المرض الميؤوس من شفائه:

إنها يُعتبَر حالةً ميئوسًا من علاجها بحسب تقدير الأطباء وإمكانات الطب المتاحة في كل زمان ومكان، وتَبَعًا لظروف المرضَى، والأصل في حكم التداوي أنه مشروع؛ لما ورد في شأنه في القرآن الكريم والسنة القولية والفعلية، ولما فيه من حفظ النفس الذي هو أحد المقاصد الكلية من التشريع، وينبغي أن نعلم أن اليأس من الشفاء هو قنوط من رحمة الله تعالى، وقد قال تعالى: قَالَ وَمَن يَفْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ عِلِلاً الضَّالُون اللهِ الطَّمَا الذي المناس مِن رَوْح اللهِ إلا الطَّمَا الونك اللهُ وقد قال تعالى: ... وَلا تَأْيُعُ الْكَيْفِرُونَ اللهُ [يوسف].

#### رابعًا: قتل الرحمة:

قتل الرحمة؛ طريقة لإعانة الشخص على الموت بنفسه، أو عن طريق غيره، دون آلام، بسبب مرضه الميؤوس من شفائه، وتخليصًا له من آلامه المبرحة، إما بإعطائه دواءً يُنهِي حياته، أو بِنَزْع جهاز لا يعيش بدونه، كأجهزة التنفس والإنعاش، أو بإيقاف علاج لا يعيش بدونه.

(۱) صحيح مسلم



ويرى بعض الأطباء أن الدافع لهذا القتل: دافع إنساني بقصد إنهاء عذاب المريض ومعاناته، وربها معاناة أهله وذويه أنضًا.

# ١-حكم قتل الرحمة للمريض الميؤوس من شفائه طبِّيًّا دون إذنه ورضاه:

إن قيام الطبيب أو غيره بإنهاء حياة مريض ميؤوس من شفائه طبّيًا، كحقنه بهادة مُمِيتَة أو خَنْقه، أو غير ذلك، بدافع الشفقة والرحمة، يُعَدُّ فعلًا محرَّما شرعًا، يُعاقب عليه فاعله بالعقوبة الشرعية الدنيوية، ويستحق الوعيد الأخروي لمن قتل غيره عمدًا بغير حق؛ لأنه لا عِبرَة في الشريعة لباعث وقصد الرحمة لارتكاب الجريمة.

#### ودليل حرمة هذا الفعل:

i- الكتاب: قال تعالى: وَلَا نَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُئِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ عَسُلُطَنَا فَلَا يُسْرِف فِي ٱلْقَتْلِ إِنَّهُ,كَانَ مَنْصُورًا اللهِ [الإسراء].

فهذه الأية شاملة لكل نفس حَرَّم اللَّه قتلها.

وقال تعالى: وَمَا كَاكَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَّا... ﴿ النساء] إلى قوله تعالى: وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَّا... ﴿ النساء] وَمَا يَقْتُلُ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ النساء].

فقوله تعالى: وَمَاكَانَ ليس على النفي، وإنها هو على التحريم والنهي، والمعنى: لا ينبغي في جميع الأحوال أن يقتل مؤمنٌ مؤمنٌ مؤمنٌ الإخطأ، فإنْ قَصَدَ القتل فقد وقع في الوعيد الشديد المذكور في الآية (١٠).

ب- السُّنَّة: دَلَّت أحاديث كثيرة على حرمة قتل النفس التي حَرَّمَ الله إلا بالحق، من هذه الأحاديث:

- ما رواه أبو هريرة ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: «اجْتَنبُوا السَّبْعَ اللَّوبِقَات»، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: «الشِّرْكُ بِاللهِ، وَالسِّرْكُ بِاللهِ، وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: «الشِّرْكُ بِاللهِ، وَالسِّمْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ، وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَالتَّوَلِّي يَوْمَ الزَّحْفِ، وَقَذْفُ الْمُحْصَنَاتِ الْغَافِلَاتِ الْغَافِلَاتِ الْغَافِلَاتِ الْغُافِلَاتِ الْغُافِلَاتِ الْغُافِلَاتِ الْغُافِلَاتِ الْغُافِلَاتِ الْغُافِلَاتِ الْهُوْمِنَاتُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ



<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (٥/ ٢٠١)، تفسير ابن كثير (١/ ٥٦٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

- ما رواه عبدُ الله بن عُمَرَ ﴿ عَنْ مَا لَمْ يُصِفُ ، أَنْ رَسُولَ اللهُ ﷺ قال: ﴿ لَنْ يَزَالَ الْمؤْمِنُ فِي فُسْحَةٍ مِنْ دِينِهِ ، مَا لَمْ يُصِبْ دَمًا حَرَامًا ﴾ (١٠).

ج- الإجماع: قال ابنُ قُدَامَة: أجمع المسلمون على تحريم القتل بغير حق، والأصل فيه الكتاب والسنة والإجماع (٢)، وقد حكى الإمام القَرَافي الإجماع على تحريم قتل المريض إذا اشتَدَّ ألمه؛ لإراحته من آلام المرض (٣).

د- أن من مقاصِد الشريعة حفظ النفس، وسد الطرق المؤدية إلى إزهاقها، ولا عبرةَ شرعًا لباعث الرحمة للقتل، ولو عُدَّ هذا الباعث مجيزًا أو مخفِّفًا للعقوبة لَمَا تحقَّقَ سد باب قتل النفس بغير حق، ولا تُّخِذَ سبيلًا لبلوغ هذه الجريمة.

وقد أفتى علماء العصر وفقهاؤه بتحريم ذلك وتجريمه، سواء في المجامع الفقهية، أو لجان الفتوى في مختلف البلاد الإسلامية (٤٠).

#### ٢-حكم قتل الرحمة للمريض الميؤوس من شفائه طبِّيًّا بإذنه ورضاه:

إذن الإنسان ورضاه سواء كان مريضًا أو غير مريض بأن يقتله غيرُه مُحَرَّم، وهذا الإذن لا يُبِيح للمأذون له القتل، ولو تم لاَّثِمَ الجميع؛ لأن النفس معصومة لا تُباح إلا بها نص عليه الشرع، والإذن ليس منه، فيكون قتلًا لنفس بغير حق، وقد انعقد الإجماع على تحريم القتل بغير حق، ودلَّت الأدلة من الكتاب والشُّنَّة على ذلك كها سبق ذكره.

وليس للمريض الحق في أن يأذن لأحد أن يُجْرِي على جسمه فعلًا حَرَّمه الله؛ وذلك لأن جسد الإنسان إِنَّما هو مِلك لله تعالى؛ حيث قال تعالى: لِللهِ مُلكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَافِيهِنَّ ... اللهُ اللهُ اللهُ عيث قال تعالى: لِللهِ مُلكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَافِيهِنَّ ... اللهُ اللهُ اللهُ عيث قال تعالى:

ولا يَحقُّ لأحد أن يتصرَّف في مملوكِ بها يُحَرِّمُه مالكُه.

وقد أجمع المسلمون على أنه لا يجوز لأحدٍ أن يقتل نفسه، ولا أن يقتل غيرَه بغير سبب شرعي، وليس لأحدٍ كذلك أن يقطع عضوًا من أعضائه.

قال ابن القيّم: "لا يجوز الإقدام على قطع عضو لم يأمرِ اللهُ ورسولُهُ بقطعه، ولا أوجبَ قطعَهُ، كما لو أُذِنَ له في قطع أُذُنِه، أو إصْبَعِه، فإنّه لا يجوز له ذلك، ولا يَسقط الإثم عنه بالإذن"(٥).

<sup>(</sup>٥) تحفة المودود بأحكام المولود: ص (١٣٦).



<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: (٦٨٦٢).

<sup>(</sup>٢) الذخيرة (١٢/ ٢٧١)، المغني (١١/ ٤٤٣).

<sup>(</sup>٣) شرح تنقيح الفصول (٢/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٤) موسوعة الفقه الطبي، المجلد الرابع ص (١٦٩٥) وما بعدها.

# خامسًا: حكم تشريح جثث الموتى:

الأصل أن الإنسان له حُرمة في حياته وبعد مماته، فلا يجوز التعرض له ولا لجثته بأي نوع من الإيذاء، إلا أن الأطباء قد يُجْرُون عملية التشريح على جسم الإنسان بعد وفاته؛ وذلك لمقاصد مختلفة، ويختلف حكم التشريح تَبَعًا للغرض منه كما يلى:

١-إن كان القصد من تشريح جثة الميت معرفة سبب الوفاة، كأن يُخْشَى أن يكون السبب أمراضًا وَبَائِيَّةً؛ لِتُتَخَذ على ضوئه الاحتياطات الكفيلة بالوقاية منها، أو كان القصد التشريح لغرض التحقق من دعوى جنائية، فإن التشريح جائز؛ تحقيقًا لمصالح كثيرة في مجالات الأمن والعدل، ووقاية المجتمع من الأمراض الوَبائِيَّة، ومفسدة انتهاك كرامة الجثة المشرَّحة مغمورة في جنب المصالح الكثيرة والعامة المتحقِّقة بذلك، سواء كانت الجثة المشرَّحة جثة معصوم أم لا.

Y-إن كان القصد من تشريح جثة الميت التدريب العملي للأطباء؛ ليتمكنوا بواسطته من المعرفة التامَّة بعلم الجراحة، وذلك ما يسمى الجراحة التشريحية، فالراجح أنها جائزة لغير المعصوم إلا عند الضرورة بشروطها، وقد صدرت الفتوى بالجواز من جهات علمية كثيرة، منها:

# - قرار هيئة كبار العلماء الذي نَصَّ على:

"نظرًا إلى أن الشريعة الإسلامية جاءت بتحصيل المصالح وتكثيرها، وبدرء المفاسد وتقليلها، وبارتكاب أدنى الضررين؛ لتفويت أشدهما، وأنه إذا تعارضت المصالح أُخِذَ بأرجحها؛ وحيث إن تشريح غير الإنسان من الحيوانات لا يُغْنِي عن تشريح الإنسان؛ وحيث إن في التشريح مصالح كثيرة ظهرت في التقدم العلمي في مجالات الطب المختلفة؛ فإن المجلس يرى جواز تشريح جثة الآدمي في الجملة، إلا أنه نظرًا إلى عناية الشريعة الإسلامية بكرامة المسلم ميًّّا كعنايتها بكرامته حيًّا؛ وذلك لما رُويَ عن عائشة على أن النبي الله قال: «كَسْرُ عَظْم الميِّتِ كَكَسْرِه حَيًّا»(۱).

ونظرًا إلى أن التشريح فيه امتهانٌ لكرامته؛ وحيث إن الضرورة إلى ذلك منتفية؛ بتيسير الحصول على جثث أموات غير معصومة، فإن المجلس يرى الاكتفاء بتشريح مثل هذه الجثث، وعدم التعرض لجثث أموات معصومين، والحال ما ذُكرَ"(٢).

<sup>(</sup>٢) قرار هيئة كبار العلماء في المملكة العربية السعودية في الدورة التاسعة عام ١٣٩٦هـ، رقم القرار:٤٧ بتاريخ ٢٠/ ٨/ ١٣٩٦هـ. لم أتعرَّض لذكر قرار مجمع الفقه الإسلامي.



<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود (۳۲۰۷)، وابن ماجه (۱۲۱۲).

#### ودليل الجواز:

#### أ- القياس؛ وذلك من عدة وجوه:

الوجه الأول: يجوز التشريح كما يجوز شق بطن الحامل الميتة؛ لاستخراج جنينها الذي رُجِيَت حياته.

الوجه الثاني: يجوز تشريح جثة الميت كما يجوز شق بطنه لاستخراج المال المغصوب الذي ابتلعه؛ طلبًا لمصلحة الحي الحاجية، وهي رد المال المغصوب إلى صاحبه، وهذه المصلحة موجودة في حال تعلُّم الجراحة الطبية؛ إذ يُقْصَد منها تارة إنقاذ حياة المريض، وهي المصلحة الضرورية، كما يُقْصَد منها تارة أخرى إنقاذ المريض من آلام الأمراض، وهي المصلحة الحاجية، وكذلك الحال في التشريح الجنائي والمرضى، بل هو أولى.

ب- إن من قواعد الشريعة الكلية، ومقاصدها العامة أنه إذا تعارضت مصلحتان قُدِّمَ أقواها، وإذا تعارضت مفسدتان
 ارتُكبَ أخفهها؛ تفاديًا لأشدِّهما.

#### ووجه تطبيق القاعدة:

أن المصلحة المترتبة على تشريح جثث الموتى لغرض التعليم تُعْتَبَر مصلحة عامة راجعة إلى الجهاعة؛ وذلك لما يترتب عليها من تعلم التداوي الذي يمكن بواسطته دفع ضرر الأسقام والأمراض عن المجتمع، وحصول السلامة بإذن الله تعالى لأفراده، فهذه مصلحة مرسَلة شَهِدَت لها النصوص، ومصلحة الامتناع من التشريح تُعْتَبر مصلحة خاصة متعلقة بالميّت وحده، وبناءً على ذلك فإنه قد تعارضت المصلحتان، ولا شك أن أقواهما المصلحة العامة المتعلقة بالجهاعة، والتي تتمثل في التشريح، فوجب تقديمُها على المصلحة الفردية المرجوحة؛ تقديمًا لمصلحة الأمة؛ لكونها كليةً عامةً وقطعيةً، فالتشريح الطبي جائزٌ؛ لأن فيه مصلحة حفظ النفوس، فالمفاسد مغمورة في جانب المصالح.

ج- إن من قواعد الشرع أن (ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب)(١).

وتعلم الجراحة الطبية وغيرها من فروع الطب هو في سد حاجة الأمة إلى هذه العلوم النافعة، وتحقيق هذا الواجب متوقف على التشريح الذي يمكن بواسطته فهم الأطباء للعلوم النظرية تطبيقيًّا، فيُعْتَبَر مشروعًا.

(١) الأشباه والنظائر للسُّبْكِي (٢/ ٩٠).



شروط جواز تشريح جثث الموتى:

وَضَعَ العلماء شروطًا لجواز تشريح جثث الموتى وهي:

- التحقق من موت الإنسان الذي سيُجْرَى التشريح على جثته.
- موافقة ذوي الشأن؛ أي: أهل الميت قبل وفاته أو بعده في حالة تشريح جثث المعروفين، أما غير المعروفين فلا يُشْتَرَط.
  - ألا يكون ذلك بمقابل مادِّيّ.
  - أن تُقَدَّر الضرورة بمقدارها.
  - دفن ما تبقَّى منها؛ لأن الأصل هو الإسراع بدفن الميت.
    - وجود ضرورة تتطلب التشريح<sup>(۱)</sup>.

(١) أحكام الجراحة الطبية ص (١٦٩) وما بعدها، موسوعة الفقه الطبي: المحور الثاني، ص (٣٠٠).







أولًا: الجراحة التجميليَّة.

ثانيًا: البصمة الوراثية.

ثالثًا: الهندسة الوراثية.

رابعًا: نقل وزراعة الأعضاء.

خامسًا: إنشاء البنوك الطبية البشرية.

سادسًا: هدايا الشركات العاملة في المجال الطبي.

سابعًا: أحكام التأمين الصحي.



# أولًا: الجراحة التجميليَّة:

#### أ- تعريف الجراحة التجميليّة:

إجراء طبي جراحي يستهدف تحسين مظهر أو وظيفة أعضاء الجسم الظاهرة(١).

#### ب- أنواع الجراحة التجميليّة:

للجراحة التجميليَّة أنواع متعددة ودوافع متباينة، ويختلف حكمها الفقهي بحسب أنواعها ودوافعها، وفيها يلي تفصيل ذلك(٢):

#### ١- الجراحة التجميليّة التحسينيّة:

والضابط العام لهذه الجراحة أن الهدف من إجرائها تحسين وتجميل المظهر الخارجي، ثم الوظيفة تَبَعًا؛ أي: أن المعتبر في هذا النوع مراعاة الشكل، وتناسُق أعضاء الجسم الخارجية، ويأتي تحسين الوظيفة كمقصود ثانٍ بالنسبة للمظهر، ومن أمثلة هذا النوع زراعة وإزالة الشعر بالوسائل الطبية، وجراحات تجميل أعضاء الوجه، كالعين، والأنف، والأذن، والشَّفة، وجراحات تحسين القوام، وشد البطن، والوجه، وحقن بعض المواد.

#### الحكم الفقهي:

#### وهذا النوع يختلف حكمه تَبَعًا لدوافعه:

أ-إن كان الدافع منه علاج تشوُّه خَلْقي أو طارئ غير معتاد؛ بحيث يكون مظهرُ العضو مشوَّهًا بشكل غير معهود، ويثير الملاحظة والاستغراب، أو تَرَتَّب على التشوُّه حصول الألم أو التأثير على وظيفة العضو، كضعف الإبصار أو السمع، فإن الجراحة لعلاج هذا التشوُّه جائزة شرعًا (مع التزام الشروط العامة للجراحة التجميليَّة)؛ وذلك لما يأتي:

۱ - أن هذه العيوب تشتمل على ضرر حسي ومعنوي، وهو موجب للترخيص بفعل الجراحة؛ لأنه يُعتَبَر حاجة، فتنُزَّل منزلة الضرورة ويرخص بفعلها إعمالًا للقاعدة الشرعية التي تقول: «الحاجة تنَزَّل منزلة الضرورة عامَّة كانت أو

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر للسيوطي، ص (٨٨)، والأشباه والنظائر لابن نُجيْم، ص (٩١).



<sup>(</sup>١) (الجراحة التجميلية) عرض طبي ودراسة فقهية مفصَّلة للدكتور صالح الفوزان: ص (٤٨).

<sup>(</sup>٢) انظر تفصيل هذه الأنواع والأحكام في كتاب (الجراحة التجميلية) للدكتور صالح الفوزان: ص (١٢٨) وما بعدها.

٢- يجوز فعل هذا النوع من الجراحة كما يجوز فعل غيره من أنواع الجراحة المشروعة بجامع وجود الحاجة في كُلِّ، فالجراحة العلاجية مثلًا وُجِدَت فيها الحاجة المشتَمِلَة على ضرر الألم، وهو ضرر حسي، وهذا النوع من الجراحة في كثير من صوره يشتَمل على الضرر الحسى والمعنوي.

# ولا يدخل هذا النوع في النصوص الشرعية التي تُحَرِّم تغيير خلْقَة الله تعالى؛ وذلك لما يأتي:

1-أن هذا النوع من الجراحة وُجِدَت فيه الحاجة الموجبة للتغيير، فأوجبت استثناءه من النصوص الموجِبة للتحريم. قال الإمام النووي: في شرحه لحديث عبد الله بن مسعود في في لعن النبي للواشيات والمستوشيات «وأما قوله: «المتفلّجات للحسن» فمعناه يفعلن ذلك طَلبًا للحسن، وفيه إشارة إلى أن الحرام هو المفعول لطلب الحسن، أما لو احتاجت إليه لعلاج أو عيب في السن ونحوه فلا بأس»(۱).

فَبَيَّنَ: أَن الْمُحَرَّم ما كان المقصود منه التجميل والزيادة في الحُسْن، وأما ما وُجِدَت فيه الحاجة الداعية إلى فعله فإنه لا يشمله النهي والتحريم.

٢-أن هذا النوع لا يشتمل على تغيير الخِلْقَة قصدًا؛ لأن الأصل فيه أنه يقصد منه إزالة الضرر، والتجميل والحسن جَاء تَبَعًا.

٣-أن إزالة التشوهات والعيوب الطارئة لا يمكن أن يصدق عليه أنه تغيير لخلقة الله؛ وذلك لأن خِلْقة العضو المعتادة هي المقصودة من فعل الجراحة، وليس المقصود إزالتها.

ب- إن كان الدافع من الجراحة تحسين المظهر، وتجديد الشباب والظهور بمظهر معيَّن؛ تقليدًا للغير دون وجود دوافع طبية تستلزم فعل الجراحة، فهو غير مشروع، ولا يجوز فعله؛ وذلك لما يأتي:

١ - قوله تعالى -حكايةً عن إبليس: ...وَلَا مُنَّ تُهُمْ فَلَيْعَيِّرُكَ خُلْقَ ٱللَّهِ ... الله [النساء].

وجه الدلالة: أن هذه الآية الكريمة واردة في سياق الذم، وبيان المحرَّمات التي يُسَوِّل الشيطان فعلها للعُصَاة من بني آدم، ومنها تغيير خلق الله، والعبث فيه حسب الأهواء والرغبات، ومنها تغيير خلق الله، والعبث فيه حسب الأهواء والرغبات، فهي داخلة في المذموم شرعًا، وتعتبر من جنس المحرَّمات التي يُسَوِّل الشيطان فعلها للعُصَاة من بني آدم (٢).

ومسلم الآن

<sup>(</sup>١) شرح صحيح مسلم للنووي (١٣/ ١٠٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (٥/ ١٨٣). والنكت والعيون للهاوردي (١/ ٥٣٠). زاد المسير لابن الجوزي (٢/ ٢٠٥).

٢-عن عبد الله بن مسعود الله أنه قال: «لَعَنَ الله الوَاشِمَاتِ وَالْمُسْتَوْشِمَاتِ، وَالنَّامِصَاتِ والْمُتَنَمِّصَاتِ، وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ،
 ١ المُغَيِّرَاتِ خَلْقَ اللهِ »، ... مَا لِي لَا أَلْعَنُ مَنْ لَعَنَ رَسُولُ الله عِلَى وَهُوَ فِي كِتَابِ اللهِ إِللهِ اللهِ إِلَى اللهِ اللهِ إلى اللهِ اللهِ إلى اللهِ اللهِ إلى اللهِ إلى اللهِ اللهِ إلى اللهِ إلى اللهِ إلى اللهِ اللهِ إلى اللهِ اللهِ إلى اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا المَا المَا اللهِ اللهِ اللهِ

وجه الدلالة: أن الحديث دل على لَعْن من فعل هذه الأشياء، وعلل ذلك بتغيير الخلقة.

٣-أن هذه الجراحة تتضمن في عدد من صورها الغش والتدليس، وهو محرَّم شرعًا (٢).

# ٢- الجراحة التجميليَّة التقويميَّة:

وضابط هذا النوع من الجراحة أن الهدف من إجرائها تحسين الوظيفة ابتداءً؛ أي: أن الهدف الرئيس من هذا النوع تصحيح الخلل الوظيفي في أحد الأعضاء، ويأتي بعد ذلك مراعاة الشكل وتناسق الجسم وأعضائه، وهذا النوع من أشهر مجالات الجراحة التجميليَّة، وهو أسبق في الظهور من الجراحة التجميليَّة التحسينيَّة، بل هو أساس نشأة الجراحة التجميليَّة؛ حيث نشأت لتصحيح التشوهات الناشئة من الحروق والإصابات الطارئة، ومن أمثلة هذا النوع جراحات الحروق، والجراحة اليد.

#### الحكم الفقهي:

يجوز إجراء هذه الجراحات لما فيها من إصلاح العيوب والتشوهات الخَلْقِيَّة والطارئة، ويدل على جوازها عموم أدلة مشروعية التداوي والجراحة وقواعد إزالة الحرج ورفع الضرر، ولا تُعَدُّ من التغيير الْمُحَرَّم لخلق الله تعالى، إلا أنه يُشترط لجوازها الشروط العامة للجراحة التجميليَّة.

## ٣- الجراحة التجميليَّة المتعلقة بالجنس:

وهذا النوع من الجراحة يتبع أحد النوعين السابقين، فهو من ناحية استهدافه لتحسين وظائف الأعضاء الجنسية يُعَدُّ تقويعًا، إلا أنه بالنظر لعنايته بالمظهر الخارجي لهذه الأعضاء يُعَدُّ تحسينيًّا، وإن كان يبدو أقرب إلى الجراحة التقويمية؛ لأن العناية بالمظهر العناية بالمظهر، ومن أمثلة هذا النوع جراحات تغيير وتصحيح الجنس، وجراحات تجميل الأعضاء الجنسية للرجل والمرأة، وعملية الرَّتق العُذْري.

 <sup>(</sup>۲) أحكام الجراحة الطبية ص (۱۹۳)، وما بعدها. موسوعة الفقه الطبي، المحور السادس، ص (۸۷۰)، وما بعدها.



<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ومسلم.

#### الحكم الفقهي:

ينطبق على هذا النوع ما تَقَدَّم في الجراحة التحسينيَّة، فإن كانت الجراحة لعلاج التشوُّهات التي تسبب الألم ويُخشى منها الضرر أو تؤثر على القيام بالوظيفة الجنسية جاز علاجها لما تقدَّم، وإن كانت الجراحة لمجرد تحسين مظهر الأعضاء الجنسية فإنها محرَّمة؛ لما فيها من تغيير خلق الله، ولما قد يترتَّب عليها من ضرر؛ ولأن الأصل حُرْمة كشف هذه الأعضاء وعدم إظهارها إلا بين الزوجين.

#### الشروط العامة للجراحة التجميليَّة:

- ١- أَلَّا يكون في الجراحة تغيير لخلق الله تعالى، والتغيير المحرَّم لخلق الله يتحقق بإجراء الجراحة لعضو في مظهر معهود، وهذا يتناول تغيير الجسم أو بعض أعضائه لطلب زيادة الحُسْن أو التَّنكُّر أو التعذيب. ولا يدخلُ في التغيير المحرَّم الجراحةُ لعلاج الأمراض والعاهات والتَّشَوُّهات الطارئة أو الخَلْقية مما يُعَدُّ خِلْقةً غير معهودة.
  - ٢- أن يترتَّب على عدم إجراء الجراحة ضرر حِسِّي أو نفسي.
  - ٣- أَلَّا يكون في الجراحة غِشُّ أو تدليسٌ بإظهار الشخص بخلاف واقعه؛ كإظهار الكبيرةِ صغيرةً ونحو ذلك.
- ٤- أَلَّا يكون المقصود من إجراء الجراحة التَّشَبُّه الْمُحَرَّم بالكفار أو الفُسَّاق، سواءً أكان التَّشَبُّهُ بعموم الكفار والفُسَّاق أم كان بشخص معيَّن.
  - ٥- أَلَّا يكون في الجراحة تَشَبُّه الرجال بالنساء أو العكس.
  - ٦- أَلَّا تستلزم الجراحة كشف ما أمر الله بستره من العورات إلا لضرورة أو حاجة معتبرة.
- ٧- ألا يكون في الجراحة إسراف محرَّم؛ وذلك إذا أجريت الجراحة بتكلفة مادِّيَّة عالية بالنسبة لمن أُجريت له دون حاجة معتبرَة.
  - ٨- ألا يترتَّب على الجراحة ضرر أو تشويه أشد من الضرر أو التشويه المراد علاجه أو إزالته.
  - ٩- أن تكون المواد المستخدمة في الترقيع والحقن ونحوهما طاهرةً، ويَحْرُم استخدام مادة نجسة إلا للضرورة.
- ويُضاف إلى ذلك الشروط العامة للجراحة الطبية وقواعد دفع الضَّرَر ورفع الحرج، خاصة ما يتعلق بالموازنة بين المصالح والمفاسد.



# ثانيًا: البصمة الوراثية:

#### أ- تعريف البصمة الوراثية ومجالات استخدامها:

١-التعريف اللغوي: البصمة الوراثية مُركَّب وصفي من كلمتين: البصمة، والوراثية.

ولفظ البصمة معناه: العَلامَة، تقول: بصم القماش بصمًا؛ أي: رسم عليه، وقد أقر مجمع اللغة العربية لفظ البصمة بمعنى: أثر الختم بالإصبَع (١).

والوراثة؛ علم يَبحث في انتقال صفات الكائن الحي من جيل إلى آخر، وتفسير الظواهر المتعلِّقة بطريقة هذا الانتقال.

فيكون معنى البصمة الوراثية : العلامة أو الأثر الذي ينتقل من الآباء إلى الأبناء فيُمَيِّزُهُم.

٢- التعريف الاصطلاحي: البِنية الجينية التفصيلية التي تدل على هُوِيَّة كل فرد بعينه.

ويمكن تعريفها بأنها: تلك التي يتعين بها هُوِيَّة الإنسان الوراثية عن طريق تحليل جزء أو أجزاء من حمض (DNA) المتمركز في نواة أي خلية من خلايا جسمه (۲).

وأفادت البحوث والدراسات العلمية أنها من الناحية العلمية وسيلة تمتاز بالدقة؛ لتسهيل مهمة الطب الشرعي، ويمكن أخذها من أي خلية بشريَّة.

#### ٣- مجالات العمل بالبصمة الوراثية:

يرى المختَصُّون في المجال الطبي وخبراء البصمات أنه يمكن استخدام البصمات الوراثية في مجالات كثيرة، ترجع في مجمَلِهَا إلى مجالَيْن رئيسين هما:

- المجال الجنائي: وهو مجال واسع يدخل ضمنه: الكشف عن هُوِيَّة المجرمين في حالة ارتكاب جناية قتل، أو اعتداء، أو اغتصاب، وفي حالات الاختطاف بأنواعها، وفي حالة انتحال شخصيات الآخرين، ونحو ذلك.
- مجال النسب؛ وذلك في حالة الحاجة إلى إثبات البُنُوَّة أوِ الأُبُوَّة لشخص، أو نفيها عنه، وفي حالة اتهام المرأة بالحمل من وطء شبهة، أو زنا<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>٣) البصمة الوراثية، د. عمر السبيل، ص (٤).



<sup>(</sup>١) لسان العرب (١٢/ ٥٠). المعجم الوسيط (١/ ٦٠).

<sup>(</sup>٢) قرارات المُجمع الفقهي الإسلامي: القرار السابع بشأن البصمة الوراثية ومجالات الاستفادة منها، الدورة السادسة عَشْرَة ٢١-٢٦/ ١٠م١٤٢٢هـ، مكة المكرَّمة، ص (٣٤٣). موسوعة الفقه الطبي، المجلد الرابع، ص (١٥٥٧).

#### ب- حكم استخدام البصمة الوراثية في المجال الجنائي:

يجوز استخدام البصمة الوراثية في الوصول إلى معرفة الجاني، والاستدلال بها كقرينة من القرائن المُعِينة على اكتشاف المجرِمِين، وإيقاع العقوبات المشروعة عليهم في غير قضايا الحدود والقصاص، للأدلة الشرعية الكثيرة من الكتاب والسنة على جواز الأخذ بالقرائن، والحكم بالبصمة الوراثية في المجال الجنائي في غير قضايا الحدود والقصاص، وهو ما ذهب إليه الفقهاء في المجامع والندوات العلمية الشرعية التي تم بحث هذه المسألة فيها(١).

# ودليل جواز الأخذ بالبصمة في المجال الجنائي:

- أنها وسيلة لغاية مشروعية، والقاعدة الشرعية أن «الوسائل لها حكم الغايات» (٢).
- لما في الأخذ بها من تحقيقٍ لمصالح كثيرة، ودرء لمفاسد ظاهرة، ومبنى الشريعة على القاعدة الكُبرى: (جلب المصالح ودرء المفاسد).
- أخذًا بها ذهب إليه جمهور الفقهاء من مشروعية العمل بالقرائن والحكم بمقتضاها، وعملًا بها دَرج عليه الولاة والقضاة، من عهد الصحابة ومَن بعدَهم في عصور الإسلام إلى يومنا هذا، من استظهار للحق بالقرائن والحكم بموجبها، كها قال ابن القيم عَلَيّه: «ولم يزل حُذَّاق الحكام والولاة يستخرجون الحقوق بالفراسة والأمارات، فإذا ظهرت لم يُقدِّموا عليها شهادة تخالفها ولا إقرارًا»(٣).

# وأما الحدود والقصاص فلا يُثْبَتَان بالبصمة الوراثية لأدلة منها:

الأول: أن الحد والقصاص لا يَثبُت إلا بشهادة أو إقرار دون غيرهما من وسائل الإثبات عند كثير من الفقهاء.

الثاني؛ أن الشارع الحكيم يتشوف إلى درء الحد والقصاص، فها يُدرآن بأدنى شبهة أو احتمال، والشبهة في البصمة الوراثية ظاهرة في إثبات هُوِيَّة صاحب الأثر، لكنها ظُنِيَّة عند تعدد أصحاب البصمات على الشيء الواحد، أو وجود صاحب البصمة قَدرًا في مكان الجريمة قبل أو بعد وقوعها، أو غير ذلك من أوجه الظن المحتمَلة (٤).



<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الطبي، المجلد الرابع ص (١٥٧٠). البصمة الوراثية، ص (٣٦).

<sup>(</sup>٢) المقاصد للشاطبي (٢/ ٦٤).

<sup>(</sup>٣) الطرق الحكمية لابن القيم، ص (٢٨).

<sup>(</sup>٤) موسوعة الفقه الطبي، المجلد الرابع، ص (١٥٧٠)، وما بعدها.

ويمكن القول بمشروعية الأخذ بالبصمة الوراثية في قضايا الحدود والقصاص، بناءً على ما ذهب إليه بعض الفقهاء من جواز إثبات بعض الحدود والقصاص بالقرائن والأمارات الدالة على موجبها، وإن لم يثبت ذلك بالشهادة أو الإقرار، ومن دنك:

- إثبات حد الزنا على المرأة الحامل، إذا لم تكن ذات زوج ولا سيد، فهنا إثبات لحد الزنا بغير إقرار أو شهادة (١).
- إثبات حد الزنا على المرأة الملاعِنَة، عند نكولها عن اللِّعَان، عند المالكية والشافعية والظاهرية وقول للحنابلة (٢).
- إثبات حد الخمر على من وُجد منه رائحته أو تقيأه، وهو مذهب المالكية والحنابلة في رواية عن الإمام أحمد (٣).
  - إثبات حد السرقة على من وُجد عنده المال المسروق(١٤).

وإذا صحَّ قياس البصمة الوراثية على تلك المسائل صحَّ العمل بها في الحدود والقِصاص، ويَسُوغ للحاكم عندئذ أن يحكم بأي القولين تَرَجَّحَ عنده بحسب ما يحيط بالقضية من قرائن قد تدعوه إلى إثبات الحد أو القِصاص بها.

#### ج- حكم إثبات النُّسَب أو نفيه بالبصمة الوراثية:

البصمة الوراثية وسيلة شرعية جديدة لإثبات النَّسَب، وتأتي في منزلة متأخرة عن الوسائل التي اتَّفق عليها الفقهاء، فلا يَعْتَدُّ تُقدَّم على الفراش، ولا على الإقرار، ولا على الشهادة، وإذا توافر للقاضي شيء من هذه الوسائل المتَّفَق عليها، فلا يَعْتَدُّ بها القاضي؛ لأنها دون هذه الوسائل التي اتَّفَق عليها الفقهاء، ولا يجوز استخدام البصمة الوراثية بقصد التأكد من صحة الأنساب الثابتة شرعًا، ويجب على الجهات المختصة منعه، وفرض العقوبات الزاجرة؛ لأن في ذلك المنع حمايةً لأعراض الناس، وَصَوْنًا لأنسام.

وقد أخذ المجمع الفقهي برابطة العالم الإسلامي بهذا القول، فجاء في قرار المجمع الفقهي الإسلامي بالرابطة:

«خامسًا: يجوز الاعتماد على البصمة الوراثية في مجال إثبات النسب في الحالات التالية:

أ- حالات التنازع على مجهول النسب بمختلف صور التنازع التي ذكرها الفقهاء، سواء أكان التنازع على مجهول النسب، بسبب الاشتراك في وطء الشبهة ونحوه.

<sup>(</sup>٤) الطرق الحكمية ص (١٠٣).



<sup>(</sup>١) بداية المجتهد (٢/ ٤٤٠). سبل السلام للصنعاني (٤/ ١٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) بداية المجتهد (٢/ ٢١٩). المغنى (٣/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٣) بداية المجتهد (٢/ ٤٤٥). سبل السلام (٤/ ١٣١٤).

ب- حالات الاشتباه في المواليد في المستشفيات، ومراكز رعاية الأطفال ونحوها، وكذا الاشتباه في أطفال الأنابيب.

ج- حالات ضياع الأطفال واختلاطهم، بسبب الحوادث أو الكوارث أو الحروب، وتعذر معرفة أهلهم، أو وجود جثث لم يمكن التعرف على هُويَّتها، أو بقصد التحقق من هُويَّات أسرى الحروب والمفقودين».

ولا يجوز استخدام البصمة الوراثية في نفي نسب ثابت، كما لا يجوز الاكتفاء بالبصمة الوراثية عن اللِّعَان في نفي النسب بمقتضى نتائجها الدالة على انتفاء النسب بين الزوج والمولود على فراشه؛ وذلك لأن اللِّعَان حكم شرعي ثابت بالكتاب والسنة والإجماع، وله صفة تعبُّديَّة في إقامته، فلا يجوز إلغاؤه، وإحلال غيره محله، أو قياس أي وسيلة عليه، مهما بلغت من الدقة والصحة في نظر المختصين به(۱).

# ثالثاً: الهندسة الوراثية:

المراد بالهندسة الوراثية: «التعامل مع المادة الوراثية باستخلاص معلومات عنها أو التغيير فيها»(٢)، وللهندسة الوراثية تطبيقات طبية كثيرة، وفيها يلى نشير إلى أهمها.

#### أ- حكم العلاج الجيني وضوابطه:

يقوم العلاج الجيني على إجراء تغيير للهادة الوراثية، وذلك بنقل جزء من الحمض النووي في نواة الخلية.

وبالنظر إلى العلاج الجيني نجد أن هناك عدة قواعد عامة، ومبادئ معتبرة تتحكم في العلاج بصورة عامة، وفي العلاج الجيني بصورة خاصة، وهي:

١ - مقاصد الشريعة في رعاية المصالح الضرورية والحاجية والتحسينية، والموازنة بين المصالح والمفاسد، والقواعد المتفرعة عنها، مثل كون درء المفسدة مقدَّمًا على جلب المصلحة، وأنه يتم تحمل الضرر الأخف في سبيل درء الضرر الأكبر، وأن الضرر يُزال، وأن الضرر لا يُزال بمثله، وأن الضرورات تُبيح المحظورات (٣)، وغير ذلك من القواعد.

٢- اعتبار الوسائل والذرائع، فالوسيلة المحرَّمَة محرَّمَة، ولو كانت الغاية شريفة، فلا يجوز استعمال أية وسيلة محرَّمَة في

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم ص (٨٥). الأشباه والنظائر للسُّبْكِي (١/ ٥٤).



<sup>(</sup>۱) ندوة القضاء الشرعي في العصر الحاضر (۲۰/۲۱). قرار مجلس الفقه الإسلامي في دورته السادسة عَشْرَة المنعقدة بمكة المكرمة في المدة من ۲۱ – ۲٦/ ۱۲۲۲۱هــالذي يوافقه ٥ – ۱۰/ ۲۰۰۲/۱ م.

<sup>(</sup>٢) أحكام الهندسة الوراثية للدكتور سعد الشويرخ: ص (٣٧).

العلاج الجيني أو غيره إلَّا للضرورة التي تُبِيح المحظورات، وقد جعل ابن القيم قاعدة سد الذرائع من أعظم قواعد الشرع العظيمة(١).

٣- رعاية الغايات والنتائج والآثار المترتبة على العلاج، فالنظر في نتائج الأفعال ومآلاتها معتبر مقصود شرعًا، سواء كانت الأفعال موافِقة أو مخالِفة، وذلك أن المجتهد لا يحكم على فعلٍ من الأفعال الصادرة عن المكلَّفِين بالفعل أو الترك إلَّا بعد نظره إلى ما يؤول إليه ذلك الفعل من جلب مصلحة أو دفع مفسدة مع الموازنة بين المصالح والمفاسد المتوقَّعة (٢).

وعليه فإن الأصل أن العلاج الجيني جائز إذا لم يترتب عليه أضرار ومفاسد.

ويمكن تفصيل أحكام العلاج الجيني عبر قرارات المجامع الفقهية، فقد جاء في قرار المجمع الفقهي التابع لرابطة العالم الإسلامي:

- يجوز الاستفادة من علم الهندسة الوراثية في الوقاية من المرض، أو علاجه، أو تخفيف ضرره، بشرط ألَّا يترتب على ذلك ضرر أكبر.
  - لا يجوز استخدام أي من أدوات علم الهندسة الوراثية ووسائله في الأغراض الشِّرِّيرَة، وفي كل ما يَحْرُم شرعًا.
- لا يجوز استخدام أي من أدوات علم الهندسة الوراثية ووسائله للعبث بشخصية الإنسان، ومسئوليته الفردية، أو للتدخل في بنية الموروثات (الجينات) بدعوى تحسين السلالة البشرية.
- لا يجوز إجراء أي بحث، أو القيام بأية معالجة، أو تشخيص يتعلق بموروثات إنسانٍ ما، إلَّا بعد إجراء تقويم دقيق وسابق للأخطار والفوائد المحتملة المرتبطة بهذه الأنشطة، وبعد الحصول على الموافقة المقبولة شرعًا، مع الحفاظ على السِّرِّيَّة الكاملة للنتائج، ورعاية أحكام الشريعة الإسلامية الغَرَّاء القاضية باحترام حقوق الإنسان وكرامته.
- يجوز استخدام أدوات علم الهندسة الوراثية ووسائله في حقل الزراعة وتربية الحيوان، شريطة الأخذ بكل الاحتياطات لمنع حدوث أي ضرر -ولو على المدى البعيد-بالإنسان، أو بالحيوان، أو بالبيئة»(٣).

<sup>(</sup>١) شرح تنقيح الفصول (٢/ ٩٥). إغاثة اللهفان (١/ ٣٦٦).

<sup>(</sup>٢) الموافقات للشاطبي: (٥/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٣) قرار مجلس المجمع الفقهي الإسلامي لرابطة العالم الإسلامي في دورته الخامسة عَشْرَة المنعقدة في مكة المكرمة التي بدأت ١١رجب ١٤١٩هـ الموافق ٣١ اكتوبر ١٩٩٨م.

#### وجاء في قرار مجمع الفقه الدولي التابع لمنظمة التعاون الإسلامي:

#### العلاج الجيني:

يُقْصَد به نقل جزء من الحمض النووي، أو نقل جين سليم، أو إحلال جين سليم مَحَلّ جين مريض إلى الخلية المريضة لإعادة الوظيفة التي يقوم بها هذا الجين إلى عملها المطلوب منها.

#### وينقسم العلاج الجيني بحسب الخلية المعالجة إلى نوعين:

النوع الأول: العلاج الجيني للخلايا الجسدية: وهي جميع خلايا الجسم، وحكمه يختلف بحسب الغرض منه، فإن كان الغرض العلاج فيجوز بشروط أهمها:

١ - ألَّا يؤدي هذا النوع من العلاج إلى ضرر أعظم من الضرر الموجود أصلًا.

٢- أن يغلب على الظن أن هذا العلاج يحقق مصلحة الشفاء أو تخفيف الآلام.

٣- أن يتعذر وجود البديل.

٤- أن تراعَى شروط نقل الأعضاء في المتبرِّع والمتبرَّع له المعتبَرَة شرعًا التي أشار إليها المجمع في قراره رقم: ٥٧ (٨/ ٦)، وأن يُجْري عملية نقل الجين متخصصون ذَوُو خبرة عالية وإتقان وأمانة.

أما استخدام العلاج الجيني في اكتساب صفات معينة مثل: الشكل فلا يجوز؛ لما فيه من تغيير الخِلقَة المنهي عنه شرعًا، ولما فيه من العبث، وامتهان كرامة الإنسان، فضلًا عن عدم وجود الضرورة أو الحاجة المعتبَرَة شرعًا.

النوع الثاني: العلاج الجيني للخلايا الجنسية: وهو العلاج الجيني للخلايا الجنسية (التناسلية) وحكمه جواز إجراء الفحص الجيني للخلايا الجنسية؛ لمعرفة ما إذا كان بها مرض جيني أو لا.

أما العلاج الجيني للخلايا الجنسية في صورته الراهنة التي لا تراعي الأحكام الشرعية وبخاصة عدم اختلاط الأنساب فحكمه المنع؛ لما لهذا النوع من الخطورة والضرر»(١).

179 M

<sup>(</sup>١) قرار مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنبثق عن منظمة التعاون الإسلامي المنعقد في دورته الحادية والعشرين بمدينة الرياض (المملكة العربية السعودية) من ١٥ إلى ١٩ محرم ١٤٣٥هـ، الموافق ١٨ - ٢٠ تَشرين الثاني (نوفمبر) ٢٠١٣م.

ب - الاستنساخ: أنواعه ودوافعه وحكم كل نوع:

١- تعريف الاستنساخ:

النسخ لغة: النقل والإزالة، يُقال: نسخت الكتاب: نقلته، وكل شيء خَلَّفَ شيئًا فقد انتسخه، ومعناه: رَفْع شيءٍ وإثبات شيءِ مكانه، أو تحويل شيءِ إلى شيءِ.

الاستنساخ اصطلاحًا: توليد كائن حي أو أكثر، إما بنقل النواة من خلية جسدية إلى بُيَيْضَة منزوعة النواة، وإما بتشطير بُييْضَة مخصَّبَة في مرحلة تسبق تمايُز الأنسجة والأعضاء(١).

٢- أنواع الاستنساخ وحكم كل نوع:

الاستنساخ أنواع متعدِّدة، وفيما يلي إشارة الأشهر أنواعه:

النوع الأول: الاستنساخ الجسدي: نقل نواة خلية جسدية تحتوي على ٤٦ صبغيًّا (كروموسومًا) إلى بُييْضَة منزوعة النواة النوع الأول: الاسيتوبلازم) المحيط بالنواة الجديدة حَثَّها على الانقسام والتنامي من طَوْرٍ إلى طَوْرٍ مِن أَطْوَار الجنين الذي يكون بيتولى (السيتوبلازم) المحيط بالنواة الجديدة حَثَّها على الانقسام والتنامي من طَوْرٍ إلى طَوْرٍ مِن أَطْوَار الجنين الذي يكون بعد ولادته صورة مطابقة لصاحب تلك الخلية الجسمية من الناحية المظهرية والشكلية، وهذه الخلية إن أُخِذَت من ذكر كان المولود ذكرًا، وإن أُخِذَت من أنثى كان المولود أنثى.

- حكم الاستنساخ الجسدي: ذهب جمهور العلماء المعاصرين إلى حُرمة الاستنساخ الجسدي، وهو ما صدر عن جميع المجامع الفقهية والهيئات العلمية والجمعيات والمنظمات المختصة، واستدلوا على ذلك بأدلة كثيرة، منها:
- ١ قول الله تعالى: يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبْ مِن ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَ كُم مِّن تُرابٍ ثُمَّ مِن تُطْفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُضَغَةٍ
   الخجا.

فقد بين الله تعالى مراحل خلق الإنسان وكرمه بانتقاله بين هذه المراحل، وفي الاستنساخ خروج عن هذه الأطوار التي خَلَقَ الله الإنسان عليها، وتلاعب في خلق الله.

٢ - عن عبد الله بن مسعود ، قال: حَدَّثَنَا رَسُولُ الله ﴿ وَهُوَ الصَّادِقُ المَصْدُوقُ، قَالَ: ﴿ إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ

(١) موسوعة الفقه الطبي، المجلد الثالث، ص (١٤٤١)، وما بعدها.



أَرْبَعِينَ يَوْمًا، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَبْعَثُ اللهُ مَلَكًا، فَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ، وَيُقَالُ لَهُ: اكْتُبْ عَمَلَهُ، وَرِزْقَهُ، وَأَجَلَهُ، وَشَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ»(١).

وفيه بيان لراحل خلق الإنسان، والاستنساخ خلاف ذلك.

٣- أنه يترتب على الاستنساخ اختلاط الأنساب الذي قد يصل إلى حد الفوضى، فبواسطة الاستنساخ يمكن الحصول على
 أو لاد دون زواج؛ حيث تقوم عملية الاستنساخ على فصل الإنجاب عن الجنس مخالفة في ذلك سنة الله في الكون (٢٠).
 النوع الثاني: الاستنساخ الجنسي أو الجنيني وتكثير النطفة وتوأمة الأجنة:

هو العمل على فصل خلايا بُيئِضَة ملقَّحَة بحيوان منوي، بعد انقسامها إلى أربع خلايا؛ لتصبح كل خلية منها صالحة للانقسام أيضًا بعد تهيئة ظروف نموها وانقسامها، ثم زرع إحدى الخلايا في رَحِم الأم، وتبريد الباقي؛ ليُحْتَفَظ به إلى وقت اللزوم.

- حكم الاستنساخ الجنسي: أكثر الفقهاء المعاصرين على تحريم الاستنساخ الجنسي، ومن أدلة تحريمه:
- ١- قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي عَادَم ... ( الإسراء]. واستخدام هذه الطريقة في التكاثر يتنافى مع تكريم الإنسان؛
   لأن فيها عدوانًا على تميز الفرد عن غيره.
- ٢- أن مِنَ السنن الكونية اختلاف الناس في خلقهم وأوصافهم، وهذه الطريقة في الاستنساخ تُنافي هذه السنة؛ لأن المولود
   الحاصل بالخلية المستنسَخة مشابةٌ تمامًا للأصل الذي أُخِذت منه الخلية في جميع الصفات.
- ٣- أن حفظ النَّسَب من أعظم الضرورات التي جاءت الشرائع بها، وفي هذه الطريقة مساس بهذا الأصل؛ لأن فصل الخلايا ذريعة لاختلاط الأنساب في حالة حصول الخطأ عند نقلها إلى رحم الزوجة، كما أن هذه الخلايا قد تُنقل إلى الرحم بعد انتهاء عقد الزوجية بموت أو طلاق، وقد تُنقل إلى رحم امرأة أجنبية.
- وقد قرر مجمع الفقه الإسلامي: «تحريم الاستنساخ البشري بطريقتيه المذكورتين، أو بأي طريقة أخرى تؤدِّي إلى التكاثر الشرى»(").

<sup>(</sup>٣) قرار مجلس مجمع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره العاشر بجدة في المملكة العربية السعودية خلال الفترة من ٢٣-٢٨ صفر ١٤١٨هـ الموافق ٢٨ - حَزِيران (يونيو) - ٣ تُمُوز (يوليو) ١٩٩٧م.



<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: كتاب أحاديث الأنبياء، بَابُ خَلْقِ آدَمَ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَذُرِّيَّتِه، (٣٣٣٢). صحيح مسلم: كتاب القدر، بَابُ كَيْفِيَّةِ خَلْقِ الْآدَمِيِّ فِي بَطْنِ أُمُّهِ، (٢٦٤٣). (٢٦٤٣).

<sup>(</sup>٢) موسوعة الفقه الطبي، المجلد الثالث، ص (١٤٥٨)، وما بعدها.

# رابعًا: نقل وزراعة الأعضاء:

#### أ- حكم النقل الذاتي للأعضاء:

النقل الذاتي هو نقل عضو أو نسيج من موضع إلى آخر في الشخص ذاته، مثال: ترقيع الجلد وإصلاح الأنف والأذن، وعمليًّات نقل الأوتار والعضلات من مكان إلى آخر في الجسم نفسه.

وعامة المجامع الفقهية والهيئات العلمِيَّة والباحثين على جواز هذا النوع بشرط أمن الضرر؛ لأن (الضرر لا يُزال بالضرر).

#### ومن أدلة الجواز،

١-عموم الأدلة الدالَّة على مشروعية التداوي والجراحة الطبية.

٢-القواعد العامة التي تَحُثُ على رفع الضرر، مثل: (الضرر يُزال).

٣-القياس، وذلك أنه إذا جاز قطع العضو وبتره لإنقاذ النفس ودفع الضرر عنها؛ فَلاَّن يجوز أخذ جزء منه ونقله لموضع آخر لإنقاذ النفس أو دفع الضرر عنها أَوْلَى وأَحْرَى (١).

ب- نقل الأعضاء من الحي:

يختلف الحكم الفقهي باختلاف العضو المنقول، وفيما يلي تفصيل ذلك:

١. نقل الأعضاء المتجدِّدة كالدم والجلد ونخاع العظم ونحوها:

وحكم هذا النوع الجواز عند عامَّة المعاصرين، ومما يدل على الجواز:

\_أن هذا النقل من التداوي المشروع، فيدخل في عموم قوله على: «تَدَاوَوْا عِبَادَ اللهِ، فَإِنَّ اللهَ مَا أَنْزَلَ دَاءً إِلَّا وَضَعَ لَهُ دَوَاءً»(٢).

\_أن المتبَرِّع بهذه الأعضاء لن يصيبَه ضرر؛ لأن الجسم يعوض ما فَقَد منها.

\_عموم الأدلة الدالة على رفع الضرر وتفريج الكربات وإعانة المسلم.

(١) أحكام الجراحة الطبية للشنقيطي: ص (٣٣٥).

۲) سبق تخريجه.



#### ٢. نقل عضو تتوقف عليه الحياة كالقلب والكبد:

[النساء]، وأخذ العضو الذي تتوقف عليه الحياة من مسلم يُعَدُّ قتلًا له، وقد أجمع الفقهاء على حُرْمَة قتل معصوم الدم لإنقاذ معصوم آخر.

ومثله في التحريم نقل عضو من الحي يترتب على نقله تعطُّل وظيفته الأساسية في الحياة، وإن لم تتوقف سلامة أصل الحياة عليه كنقل قَرَنِيَّتَي العين كلتيهما(١).

#### ٣. نقل الأعضاء التناسلية:

فَرَّقَت المجامع والفقهاء المعاصرون بين الأعضاء التي تَنْقِل الصفات الوراثية كالخِصْيَة والمِبْيَض، والأعضاء التي لا تَنْقِلها، فحرَّموا نقل الأولى؛ حفظًا للأنساب، وحمايةً لها من الاختلاط، وأجازوا نقل الثانية للضرورة الشرعية.

# فقد جاء في قرار مجمع الفقه الدولي:

أولا: زرع الغُدَد التناسلية: بما أن الخِصْية والمِبْيَض يستمران في حمل وإفراز الصفات الوراثية (الشفرة الوراثية) للمنقول منه حتى بعد زرعهما في مُتَلَقِّ جديد، فإن زَرْعَهُما محرَّمٌ شرعًا.

ثانيًا: زرع أعضاء الجهاز التناسلي: زرع بعض أعضاء الجهاز التناسلي التي لا تَنْقِل الصفات الوراثية -ما عَدَا العورات المغلَّظَة-جائز لضرورة مشروعة، ووفق الضوابط والمعايير الشرعية المبيَّنَة في القرار رقم ٢٦ (١/٤) لهذا المجمع»(٢).

٤ ـ نقل بقية الأعضاء التي لا تتوقف عليها الحياة كالكُلْية وأحد قَرَنيَّتَي العين:

وهذا النوع اختلف فيه العلماء المعاصرون على قولين:

القول الأول: لا يجوز نقل الأعضاء من الحي.

وهو قول بعض الفقهاء المعاصرين، ومن أدلتهم:

<sup>(</sup>٢) قرار مجلَس مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنعقد في دورة مؤتمره السادس بجدة في المملكة العربية السعودية من ١٧-٢٣ شعبان ١٤١٠هـ الموافق ١٤١-٢٠ آزار (مارس) ١٩٩٠م.



<sup>(</sup>۱) قرار مجلس مجمع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره الرابع بجدة في المملكة العربية السعودية من ۱۸-۲۳ صفر ۱٤٠٨هـ الموافق٦-١١ شَبَاط (فبراير) ۱۹۸۸م.

- ١ الأصل هو حُرْمَة بدن المعصوم، فلا يجوز جرحه وفتح جوفه واستئصال عضو منه إلا لضرورة، ولا ضرورة في زراعة
   الكُلْيَة وقَرَنيَّة العين في المريض؛ إذ يمكن أن يعيش بدون زراعة.
- ٢- أنه يترتب على زراعة العضو مخاطر وأضرار تَلْحَق المتبرِّع والمستقبِل للعضو، كرفض الجسم للعضو الغريب ومضاعفات خفض المناعة، ولا ضرورة تُلْجئ لهذه المضاعفات والأضرار(١).

القول الثاني: يجوز نقل الأعضاء من الحي.

وهو قول أكثر المعاصرين، ومن أدلة هذا القول:

#### وجه الدلالة:

- ١- أن قوله سبحانه: ...وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَ آخَيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ... (أَن قوله سبحانه: ...وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَ آخَيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ... (أَن قوله سبحانه: وعليه فإنه يَدْخُل فيه من تَبَرَّع لأخيه بعضو من أعضائه؛ لكي ينقذه من الهلاك، أو يُعيد إليه بصره الذي فقد نوره (٢).
  - ٢- قوله تعالى: ... يُرِيدُ ٱللهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ... (١٠) [البقرة].
- دَلَّتِ الآية على أن مقصود الشارع التيسير على العباد لا التعسير عليهم، وفي إجازة نقل الأعضاء الآدمية تيسير على العباد، ورحمة بالمصابين والمنكوبين، وتخفيف للألم، وكل ذلك موافق لمقصود الشرع.
- أَن هذا النقل من التداوي المشروع، فيدخل في عموم قوله ﷺ: «تَدَاوَوْا عِبَادَ اللهِ، فَإِنَّ اللهَ مَا أَنْزَلَ دَاءً إِلَّا وَضَعَ لَهُ دَوَاءً»(٣).
- ٤- أن في تبرُّع المسلم بالأعضاء عونًا لأخيه المسلم، وتفريجًا لكربته، وإبعادًا للأذى عنه، وسعيًا في حاجته، وإيثاره على نفسه، وقد رَتَّبَ الشرع على هذا أجرًا عظيمًا، والأدلة على ذلك كثيرة مشهورة.
- ٥- يجوز التداوي بنقل الأعضاء الآدمية، كما يجوز التداوي بلبس الحرير لمن به حكة من الرجال، وكما يجوز التداوي باستعمال الذهب لِمن احتاج إليه من الرجال، بجامع وجود الحاجة الداعية إلى ذلك في كُلِّ.

٣) سبق تخريجه.



<sup>(</sup>١) أحكام نقل أعضاء الإنسان للدكتور يوسف الأحمد: ص (٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) فتوى لجنة الإفتاء بالمجلس الإسلامي الأعلى في الجزائر، بتاريخ ٦/ ٣/ ١٣٩٢هـ، انظر: مجلة البحوث الإسلامية، عدد (٢٢)، ص (٤٧).

٦- القواعد العامة في رفع الضرر، مثل: الضرورات تبيح المحظورات(١١).

وهذه القواعد المستنبطة من نصوص الشريعة دَلَّت على الترخيص للمتضرر بإزالة ضرره ولو بالمحظور، والشخص المريض متضرر بتلف العضو المصاب، كما أن مقامه يُعتَبَر مقام اضطرار وفيه ضِيق ومشقة كما في حالة الفشل الكُلَوي(٢).

#### ولهذا الجواز شروط وضوابط وردت في قرارات المجامع الفقهية، ومنها:

١-أن لا يضر أخذ العضو من المتبرِّع ضررًا يُخِلُّ بحياته العادية؛ لأن القاعدة الشرعية أن الضرر لا يُزال بضرر مثله ولا بأشد منه؛ ولأن التبرع حينئذ يكون من قبيل إلقاء بالنفس إلى التهلُكة وهو أمر غير جائز شرعًا.

٢-أن يكون إعطاء العضو طوعًا من المتبرع دون إكراه.

٣-أن يكون زرع العضو هو الوسيلة الطبّيّة الوحيدة المكنة لمعالجة المضطر.

٤- أن يكون نجاح كل من عمليتي النـــزع والزرع محقَّقًا في العادة أو غالِبًا.

٥- أن يكون الحصول على الأعضاء عن طريق التبرع لا البيع؛ فلا يجوز إخضاع أعضاء الإنسان للبيع.

#### ج- نقل الأعضاء من الميت:

أكثر المعاصرين والمجامع الفقهية والهيئات العلمية على جواز نقل الأعضاء من الميت إلى الحي، ومن أدلة الجواز:

١ - عموم أدلة التداوي كما تقدم.

٢- أن أخذ العضو من الميت لا ينافي كرامته؛ إذ إن أخذ عضوه للانتفاع به لا لإتلافه أو العبث به.

٣- القواعد الفقهية ومنها: (الضرر الأشديُزال بالضرر الأخف)، فبقاء الحي مريضًا أعظم ضررًا من أخذ عضو من الميت.

#### ولهذا الجواز شروط وضوابط وردت في قرارات المجامع الفقهية، ومنها:

١- تحقُّق موت المأخوذ منه العضو، إما بالموت الطبيعي، أو الدماغي عند مَن يراه موتًا (كما تقدم تفصيله).

٢- أن يأذن الشخص بأخذ أعضائه قبل موته أو يأذن أولياؤه بعد موته، أو يأذن ولي أمر المسلمين بالنسبة لمجهولي الهُوِيَّة ومَنْ لا ورثة له.



<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر لابن نُجَيْم، ص (٨٥).

<sup>(</sup>٢) أحكام الجراحة الطبيَّة، ص (٣٧١)، وما بعدها.

- ٣- التحقُّق من نجاح عملية الزراعة وعدم تضرر المستقبل للعضو.
  - ٤- أن تكون زراعة العضو الوسيلة الوحيدة لشفاء المريض.
- ٥- الحرص على حفظ كرامة الميت وعدم تشويهه عند أخذ عضوه.

# ُّخامسًا: إنشاء البِنوك الطبِّيَّة البشريَّة:

#### حكم إنشاء بنوك الحليب:

تعريف بنك الحليب: مركز مخصص لجمع الحليب من أمهات متبرِّعات، أو من أمهات يعطِينَ حليبَهُنَّ مقابل ثمن معيَّن، ومن ثَمَّ تبيع هذه البنوك الحليب المجموع للأمهات اللواتي يرغبن في إرضاعه لأطفالهن (١٠).

ومن أهم ما يتعلق ببنوك الحليب أن الرَّضاع ينشر التحريم كالنَّسَب، فكما يَحْرُم على الرجل نكاح أخته من النَّسَب، يَحْرُم على على الرجل نكاح أخته من النَّسَب، يَحْرُم مِنَ النَّسَب»(٢).

#### وقد جاء في قرار مجمع الفقه الإسلامي الدولي بهذا الشأن:

أولاً: إن بنوك الحليب تجربة قامت بها الأمم الغربية، ثم ظهرت مع التجربة بعض السلبيات الفنية والعلمية فيها وانكمشت وقلَّ الاهتمام بها.

ثانيًا: إن الإسلام يَعْتَبِرُ الرضاعة لُحمة كلُحمة النَّسب يَحْرُم به ما يَعْرُم من النَّسب بإجماع المسلمين، ومن مقاصد الشريعة الكلية المحافظة على النَّسب، وبنوك الحليب مؤدية إلى الاختلاط أو الريبة.

ثاثاً: أن العَلاقات الاجتهاعية في العالم الإسلامي تُوَفِّر للمولود الخَدِيج أو ناقص الوزن أو المحتاج إلى اللبن البشري في الحالات الخاصة ما يحتاج إليه من الاسترضاع الطبيعي، الأمر الذي يُغْنِي عن بنوك الحليب.

# وبناءً على ذلك قرر ما يلي،

أولًا: منع إنشاء بنوك حليب الأمهات في العالم الإسلامي.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.



<sup>(</sup>١) الموسوعة الطبية الفقهية: ص (٤٨٧)، والبنوك الطبية البشرية للدكتور إسماعيل مرحَبًا: ص (٣٢٢).

ثانيًا: حُرْمَة الرَّضاع منها(١).

ب- حكم إنشاء بنوك الْمُنيّ،

تعريفها: أماكن خاصة يتم فيها حفظ الحيوانات المنوية الخاصة بالرجل، ثم اللجوء للبنك عند الحاجة للحصول على الحيوانات المنوية لاستخدامها في التلقيح الصناعي (٢).

وللحسابات في بنوك الْكنِيّ نوعان: حسابات خاصة يفتحها عميل واحد ويَقْتَصِر الانتفاع بها فيها من نُطَف عليه، وحسابات عامة يتم تمويلها من نُطَف المتبرعين أو شرائها منهم، ويقوم البنك بعد خلطها ببيعها لمن يرغب من النساء أو الرجال حكم إنشائها:

# يختلف حكم إنشائها حسب دوافع حفظ الْمُنيِّ واستخدامه، ولذلك حالتان:

الحالة الأولى: حفظ الْنَنِيّ في الحسابات العامة التي يتم فيه خلط النُّطَف وبيعها لمن يرغب، وهذه الحالة محرَّمة بالإجماع لما يترتب عليها من اختلاط الأنساب، وقد تقدَّم أن حفظ النَّسب من أعظم المقاصد الشرعية، كما تقدم أنه يَحْرُم دخول عنصر أجنبي غير الزوجين في التلقيح الصناعي الخارجي (نطفة -بُييْضَة -رَحِم)؛ منعًا لاختلاط الأنساب.

الحالة الثانية: حفظ اللَّنِيِّ في الحسابات الخاصة لاستخدامه لتلقيح الزوجة، وقد اختلف الفقهاء المعاصرون في حكم هذه الحالة على قولين:

القول الأول: تحريم إنشاء بنوك الَّنيِّ في هذه الحالة، ومن أدلة التحريم:

وجه الدلالة: أن الله أخبر أن رَحِمَ المرأة هو قرار ماء الرجل، وفي حفظه في البنك عَبَث به في غير قراره (٣).



<sup>(</sup>١) قرار مجلس مجمع الفقه الإسلامي المنبثِق عن منظمة المؤتمر الإسلامي، في دورة انعقاد مؤتمره الثاني بجدة، ١٠- ١٦ ربيع الثاني ٢٠- ١٨هـ، ٢٢- ٢٨ ديسمبر ١٩٨٥م.

<sup>(</sup>٢) البنوك الطبية البشرية لإسهاعيل مرحَبًا: ص (٣٦٤).

<sup>(</sup>٣) المسائل الطبية المستَجَدَّة: (٢/ ٢٠٣).

Y-قاعدة «درء المفاسد مقدّم على جلب المصالح»(۱)، وفي تخزين الْمَنِيّ في البنوك مفاسد ومحاذير كثيرة، كاختلاط النُّطَف وتبديلها بقصدٍ أو خطأ، خاصة مع فساد الذمم وقيام البنوك على أساس تجاري ربحي، ودرء هذه المفاسد أولى من المصالح التي قد تتحقق من هذه البنوك.

# القول الثاني: جواز إنشاء بنوك الْمني في هذه الحالة، ومن أدلة الجواز:

١- أن إنشاءها لإجراء التلقيح الصناعي وتحصيل الولد من التداوي المشروع؛ حيث يُسْهِم ذلك في علاج عدة حالات كمن يعانون من نقص الحيوانات المنوية أو ضعفها، فضلًا عمن يفقدون القدرة على الإنجاب بسبب الإصابة ببعض الأمراض كمَرْضَى السرطان الذين يتعرضون للعلاج بالأشعة والكياويات التي تؤثر على الخصوبة، بالإضافة إلى من يتعرضون لأمراض خطيرة في الخصية، أو تُجرَى لهم عملية استئصال الخصية، ومثلهم مرضى الشلل النصفي؛ إذ يمكن أخذ المنيّ منهم في حال الصحة وحفظه واستخدامه في تلقيح زوجاتهم عند مرضهم وعدم قدرتهم على التلقيح الطبيعي.

٢- أن أكثر الفقهاء والباحثين المعاصرين والمجامع الفقهية على جواز التلقيح الصناعي بين الزوجين طالما أنه يُجرَى في ظل
 عقد زوجية مشروع، وإذا جاز التلقيح الصناعي بين الزوجين، فلا مانع من حفظ مَنِيِّ الزوج وإجراء التلقيح بعد مدة زمنية؛ إذ لا دليل على اشتراط الفورية في إجراء التلقيح.

# إلا أنه -على القول بالجواز- لا بد من تحقق ضوابط لإنشاء بنوك الْمُنيّ ومنها:

- ١- أن يكون الغرض الطبي من إنشاء بنوك الْمَنِيّ إجراء التلقيح الصناعي بين الزوجين.
  - ٢- أن يتم أخذ الْكنِيّ وحفظه وتلقيح الزوجة به أثناء قيام الزوجية الصحيحة.
- ٣- أن يكون حفظ الْمَنِيّ في البنوك؛ لمعالجة عُقْم صاحب النُّطَف خاصَّةً؛ بحيث تؤخذ منه النُّطَف دون شراء أو تبرع.
- ٤- أن يكون حفظ الْمَنِيّ في البنوك هو الوسيلة الوحيدة للإنجاب، فإذا وُجِدت وسيلة أخرى غير الحفظ في بنوك الْمَنِيّ لم يَحُوْدُ.
  - ٥- أن يكون أخذ الَّنِيِّ وتخزينه في البنك وتلقيحه بعد ذلك بإذن الزوج وعلمه.
  - (١) انظر هذه القاعدة في: الأشباه والنظائر للسيوطي: ص (١٧٦) ، والأشباه والنظائر لابن نُجَيم: ص (٩٠)، ودرر الحكام شرح مجلة الأحكام: (١/ ٣٧).



- ٦- التحقق من عدم تأثير حفظ الَّبنيِّ في البنوك على صحة الجنين.
- ٧- التخلص من النُّطَف المجمَّدَة فور انتهاء الغرض من تجميدها؛ وذلك لئَّلَّا يتم استخدامها استخدامًا محرَّمًا.
- ٨- التحقق من نسبة الْمُنِيّ المحفوظ لصاحبه عن طريق الفحوصات الدقيقة، كفحص الْمُنِيّ بالبصمة الوراثية (DNA).
  - ٩- هماية البنك أثناء حفظ النُّطَف حمايةً مشددةً (بشرية وإلكترونية).
  - ١ أن يكون القائمون على هذه البنوك من أهل العدالة والأمانة والخبرة.
    - ١١ أن تكون بنوك النُّطَف تحت إشراف الدولة بشكل رسمي(١١).

# ج- حكم إنشاء بنوك البُييْضَات المُلَقَّحة (الأجنة):

من أهم دوافع إنشاء هذه البنوك تسهيل عملية التلقيح الصناعي، خاصة إذا فشلت المحاولات السابقة؛ إذ إن إعادة تنشيط النبيّين المراقة عن الحاجة لحين استخدامها النبيّين المراقة عملية النبيّين المراقة عن الحاجة لحين استخدامها في إعادة عملية التلقيح الصناعي، أو في إجراء التجارب عليها في بعض الأحيان.

وقد اختلف الفقهاء في حكم إنشاء هذه البنوك، فمنهم من يرى حرمة إنشائها؛ احتياطًا للأنساب، وخوفًا من استخدامها استخدامها استخدامًا محرَّمًا، ومنهم من يرى جواز إنشائها؛ لدورها في إنجاح عملية التلقيح الصناعي، إلا أن ذلك مشروط بعددٍ من الشروط والضوابط التي تكلف حفظ الأنساب كها تقدم في ضوابط إنشاء بنوك النيّي.

أما استخدام البُيَيْضَات الفائضة المخزَّنة في إجراء التجارب والدراسات فأكثر المعاصرين على جوازه؛ لأن هذه البُيَيْضَات تُعدُّ ميتة حكمًا، فلا حُرمَة لها؛ ولما يترتب على هذه التجارب من المصالح الكبرى التي تُرجَّح على مفسدة استخدام هذه البُييْضَات الفائضة عن الحاجة.

#### د- حكم إنشاء بنوك الدم:

#### لا خلاف بين الفقهاء المعاصرين في جواز إنشاء بنوك الدم، ومن الأدلة على ذلك:

١- أن من أعظم مقاصد الشريعة حفظ النفس، وفي إنشاء بنوك الدم حفظ لأنفس كثيرة ممن يحتاجون إلى الدم، خاصةً في
 الحالات الطارئة.

<sup>(</sup>١) انظر بحث (إنشاء بنوك الَّذِيّ) للدكتور صالح الفوزان في مجلة الدراسات الإسلامية بجامعة الملك سعود.



- ٢- أن علاج المصاب في الحوادث والإصابات والعمليات في كثير من الحالات يتطلّب نقل الدم المخزّن في هذه البنوك،
   فيكون إنشاء البنوك من قبيل توفير العلاج، فتشمله عموم أدلة التداوي.
  - ٣- دلالة القواعد الفقهية، ومنها قاعدة (الضرر يُزال)، وقاعدة (ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب).

وقد جاء في قرار هيئة كبار العلماء الإشارة إلى حكم إنشاء بنوك الدم وضوابطها؛ حيث جاء فيه: «يجوز إنشاء بنك إسلامي لقبُول ما يَتبرَّع به الناس من دمائهم وحفظ ذلك لإسعاف من يحتاج إليه من المسلمين، على أن لا يأخذ البنك مقابلًا ماليًّا من المرضى أو أولياء أمورهم عوضًا عما يُسعِفُهُم به من الدماء، وألا يتخذ ذلك وسيلة تجارية للكسب؛ لما في ذلك من المصلحة العامة للمسلمين»(۱).

#### هـ حكم إنشاء بنوك الجلود والعظام:

تدعو الحاجة لإنشاء هذه البنوك لاستخدام الجلود والعظام في الترقيع الجلدي لعلاج الحروق والإصابات الطارئة؛ حيث تُؤخذ من الأموات غالبًا، وتُحفظ في هذه البنوك في ظروف واشتراطات علمية خاصة.

#### وحكم إنشاء بنوك الجلود والعظام الجواز، ومن أدلة ذلك:

- ١- أن الترقيع بالجلود والأنسجة الأخرى في العمليات الجراحية لا يمكن إجراؤه إلا عن طريق الرقع المحفوظة في ظروف وشروط طبية معيَّنة، وقد تقرر جواز هذا الترقيع الذي قد يصل في بعض الأحيان إلى حد الضرورة، فيكون واجبًا حينئذ، وقد تقرَّر في القاعدة الأصولية الشهيرة أن (ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب)(٢)، وهذا يدل على جواز إنشاء بنوك الجلود ونحوها، بل وجوبه إذا دعت الضرورة الطبية إلى ذلك(٣).
- ٢- القياس على جواز إنشاء بنوك الدم، فكما يجوز حفظ الدم في أماكن خاصة إلى حين الحاجة إليه، فكذا يجوز حفظ الجلود
   والعظام ونحوها إلى حين الحاجة إليها بجامع الحاجة في كلِّ (٤).

<sup>(</sup>١) قرار هيئة كبار العلماء رقم (٦٥) وتاريخ ٧/ ٢/ ١٣٩٩هـ.

 <sup>(</sup>٢) انظر: المستصفى للغزالي: ص (٥٧)، والمحصول للرازي: (١/ ٢/ ٣١٧)، وروضة الناظر لابن قُدامَة: (١/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: بحث (مدى مشروعية إنشاء بنوك الجلود البشرية في الفقه الإسلامي) للدكتور عبد الله النجار: ص (٣٧٣) (ضمن أعمال الندوة الثامنة للمنظمة الإسلامية للعلوم الطبية).

<sup>(</sup>٤) انظر: بحث (بنوك الجلود) للدكتور عجيل النشمى: ص (٣٢١) (ضمن أعمال الندوة الثامنة للمنظمة الإسلامية للعلوم الطبية).

٣- أن إنشاء بنوك الجلود وما يترتّب عليه من فصل الجلود من الأموات ليس فيه هتك لحرمة الميّت وعدم صيانته، ولا عثيل به، وما ينشأ عن ذلك فمفسدته أقل من مفسدة بقاء الحي المصاب بالحرق دون تغطيةٍ لمكان إصابته مما قد ينشأ عنه وفاته، وقد تقرر أن المفسدة الأعظم تُدفع بارتكاب المفسدة الأخف.

غيرأن إنشاء هذه البنوك مقيَّد ببعض الشروط؛ لِئلَّا يُفضِي ذلك إلى التلاعب بجلود الأدميين وعظامهم والمتاجَرَة بها، ومن هذه الشروط:

- ١- أن يكون البنك بيد سلطة صحية مؤتمَّنة تحت إشراف الدولة؛ بحيث يديرها من يوثَق بأمانتهم وخبرتهم.
  - ٢- أن يكون الاختزان للجلود والعظام بقدر الحاجة الواقعيَّة أو المتوقُّعة؛ لأن (الضرورة تقدَّر بقدرها).
    - ٣- أن يكون أخذ الرقع بإذن المتبرِّع قبل موته أو إذن ورثته.
- ٤- أن يكون الحصول عليها عن طريق التبرُّع؛ إذ لا يجوز إخضاع الأجزاء الآدمية للبيع والشراء؛ لما في ذلك من امتهان كرامة الآدمي.
  - ٥- ألَّا يترتَّب على أخذ هذه الرقع من الأموات تعريض جثثهم للامتهان(١١).

# سادسًا: هدايا الشركات العاملة في المجال الطبي:

أ- دوافع الشركات العاملة في المجال الطبي لتقديم الهدايا:

هناك دوافع كثيرة لدى شركات الأدوية حين تقدم الهدايا للمؤسسات أو الأفراد العاملين في المجال الطبي، وأهم هذه الدوافع ما يلى:

١- التسويق لمنتجات الشركات:

ولذلك صور أهمها:

الصورة الأولى: أن يكتب الطبيب لمرضاه هذا الدواء الذي اتفق مع الشركة على تسويقه، رغم أن غيره أنجع منه، أو أولى



<sup>(</sup>١) انظر: توصيات الندوة الثامنة للمنظمة الإسلامية للعلوم الطبية.

منه لحاجته، وهذا لا يجوز؛ لأنه خيانة من الطبيب للأمانة التي أُوكِلَت إليه.

الصورة الثالثة: أن لا يصرف إلا العلاجات التابعة للشركة رغم وجود أدوية أخرى مساوية في السعر والكفاءة:

ولا يجوز أخذ الهدية في هذه الصورة؛ لأن قبولها يجعل الطبيب بمثابة السمسار لشركات الأدوية، وهو في الحقيقة وكيل عن المريض، يعمل لما فيه مصلحته فقط.

ثم إن اشتغاله بالسمسرة مَظِنَّة الميل إلى مصلحة الشركة أكثر من مصلحة المريض، ومَظِنَّة الشيء تُعْطَى حكمه.

كما أن القول بتسويغ أخذ الهدية في مقابل مراعاة مصلحة الشركة بكتابة أدويتها في هذه الحالة، يضر بباقي الشركات التي لم تُعْطِ الطبيب هدية، والضرر ممنوع، قال رسول الله ﷺ: «لَا ضَرَرَ وَلَا ضرَارَ»(٢).

#### ٢- تسهيل أمور الشركة لدى تلك المؤسسة؛ ولذلك صورتان؛

الصورة الأولى: التغاضي عن بعض الشروط الواجب اتّباعها من قِبَل الشركة العاملة في المجال الطبي، كشروط السلامة ونحوها، فإن كانت هذه الشروط موضوعة من أجل المصلحة، وجرى إقرارها من قبل الجهات المسؤولة، فلا يجوز بذل الهدايا ولا أخذها؛ لأنها في هذه الحالة تدخل في الرشوة المحرّمة، وقد نهى النبي على عن الرشوة، فعَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرٍ و المدايا ولا أخذها؛ لأنها في هذه الحالة تدخل في الرشوة المحرّمة، وقد نهى النبي على عن الرشوة، فعَنْ عَبْدِ الله بن عَمْرٍ و المدايا ولا أخذها؛ لأنها في هذه الحالة تدخل في الرشوة المحرّمة، وقد نهى النبي على عن الرشوة، فعَنْ عَبْدِ الله بن عَمْرٍ و المدايا ولا أخذها؛ لأنها في هذه الحالة تدخل في الرشوة المحرّمة، وقد نهى النبي على عن الرشوة، فعَنْ عَبْدِ الله بن عَمْرٍ و المدايا ولا أخذها؛ لأنها في هذه الحالة تدخل في الرشوة المحرّمة، وقد نهى النبي على عن الرشوة المدايا ولا أخذها؛ لأنها في هذه الحالة تدخل في الرشوة المحرّمة، وقد نهى النبي على الرشوة المدايا ولا أخذها؛ لأنها في هذه الحالة تدخل في الرشوة المحرّمة، وقد نهى النبي على عن الرشوة المدايا ولا أخذها؛ لأنها في هذه الحالة تدخل في الرشوة المحرّمة، وقد نهى النبي على الرشوة المدايا ولا أخذها؛ لأنها في هذه الحالة تدخل في الرشوة المحرّمة، وقد نهى النبي على الرشوة المدايا ولا أخذها؛ لأنها في هذه الحالة تدخل في الرشوة المدرّمة الحرّمة الحرّمة المدايا ولا أخذها؛ لأنها في الرّسوة المدايا ولا أخذها؛ لأنها في الرّسوة المدايا ولا أخذها؛ لأنها في الرّسول المدايا ولا أخذها؛ لأنها في الرّسول المدايا ولا أخذها المدايا ولا أخذها ولا أخذها ولا أخذها ولا أخذها ولا أخذها ولمدايا ولا أخذها ولم المدايا ولا أخذها ول

المصورة الثانية: أن تَشتَرِط بعض المؤسسات الطبية، أو بعض الأطباء ونحوهم على الشركات العاملة في المجال الطبي دفع بعض الهدايا بصور شتى؛ حتى تحصل هذه الشركات على حقها المشروع الذي تستحقه، إما بإمضاء العقود، أو الحصول على مستحقاتها المالية، وهذه الهدايا لا يَجِلُّ أخذها ولا طلبها؛ لأنها رشوة، وهي أخذ مالٍ بغير حق، فتكون أكلًا لأموال

<sup>...</sup> (٣) سنن أبي داود، كتاب الأقضية، باب في كراهية الرشوة، (٣٥٨٠). سنن الترمذي، كتاب الأحكام، بَابُ مَا جَاءَ في الرَّاشي وَاللُّرْتَشي في الحُكْم، (١٣٣٧).



<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه

# الناس بالباطل، وقد قال الله على: يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُوٓاْ أَمُوَلَكُم بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ بِجَكْرَةً عَن تَرَاضِ مِنكُمْ ... (أ) [النساء].

# ٣- خدمة البحث العلمي:

وذلك عن طريق دعم الأبحاث العلمية، ورعاية المؤتمرات المتخصصة في المجال الطبي دون استغلال تجاري أو دعاية لأي من منتجات الشركة:

ولا بأس بأخذ الدعم والهدايا الآتية من الشركات العاملة في المجال الطبي لهذا الغرض؛ لأن الأصل الحِلّ، بل هذا من التعاون على البر والتقوى.

#### ٤- دعم الفقراء والمساهمة في علاجهم:

تُقدِّم بعض شركات الأدوية عيِّنات مجانِيَّة للعيادات أو الأطباء؛ بغرض المساهَمَة في خدمة المجتمع، ورفع معاناة الفقراء ممن لا يجدون ثمن الدواء أو يجدونه بصعوبة، وهذا مسلك نبيل يؤجَر عليه كل من أسهم فيه بإذن الله تعالى.

#### ٥- الهدايا التي تتطلبها تتمة عقود شركات الأدوية:

تُوقِّع الشركات العاملة في المجال الطبي بعض العقود مع المؤسسات الصحِّيَّة، حكومية كانت أو غير حكومية، غير أن بعض هذه المؤسسات تشترط على هذه الشركات أن تؤمِّن عددًا معيَّنًا من أجهزة الكمبيوتر، أو عددًا من آلات التصوير، ويكون هذا الشرط جُزْءًا من العقد، وهو بهذا يَخرُج من كونه هدية إلى أن يكون أحد شروط العقد، فإن كان لا يتضمن أمرًا محرَّمًا، ووافقت عليه الشركة، كان جائزًا، بل يجب الوفاء به؛ لقول النبي في «المُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهمْ»(١).

# ب- أنواع الهدايا المقدَّمة من الشركات العاملة في المجال الطبي:

#### ١ - الهدايا اليسيرة:

كالتقاويم والأقلام زهيدة الثمن التي تحمل شعار الشركة، ونحو ذلك، وهذه الهدايا اليسيرة يُتسامح فيها، ولا يظهر أن لها أثرًا في تغيير قرار الطبيب ليصرِفَ علاجات الشركة دون غيرها، وإن ترك الطبيب قَبُول هذه الهدايا اليسيرة من باب الورع وتوقِّي الشبهة فهو أمر حَسَن.

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود: كتاب الأقضية، بَابٌ فِي الصُّلْحِ، (٣٥٩٤). المستدرَك للحاكم، (٢٣٠٩).



٢- الرحلات العلمية وحضور المؤتمرات:

تتكفل بعض الشركات بتمويل تكاليف هذه الرحلات وإقامة هذه المؤتمرات، وفي حكم ذلك تفصيل:

أ- إن كان هذا التمويل مشروطًا بوصف أدوية الشركة أو أجهزتها فهو غير جائز؛ لما يلي،

أن الأصل في الطبيب أن يسعى لتحقيق مصلحة المريض وإعطائه ما يلائِمُه من العلاج، وليس لتحقيق مصالح هذه الشركات.

سَدًّا لذريعة المفسدة المتوقَّعة من حصر العلاج في أدوية الشركة، وفي ذلك إضرار بالمرضى كم الا يَخْفَى، فقد يوجد عند غير هذه الشركة أدوية أنجع وأرخص.

ب- إن كان هذا التمويل غير مشروط: فإن كان الدافع هو خدمة البحث العلمي فهذا جائز؛ لأن الأصل جواز قَبُول
 التبرعات، وإن كان التمويل لأجل التسويق لمنتجات الشركة فلا يجوز.

٣- الْعَيِّنَاتَ الْجانيَّة من الأدوية وغيرها أو المستلزمات الطبية:

إذا كانت بغرض التعرُّف على هذه العَيِّنات أو التعريف بها، فلا بأس من ذلك؛ لأن الأصل الحِلَّ، لكن لو كانت مشروطة بتسويق أو حصول مصلحة للشركة، فلا يَحلُّ قبولُها.

٤- الدورات التدريبيَّة على الأجهزة الطبية في البلد المصنِّع للأجهزة:

إن كانت هذه الدورات جزءًا من العَقد اللُّبرَم بين الشركة العاملة في المجال الطبي والمؤسسة الطبية، فهذا شرط سائغ، ويجب الوفاء به، فالمسلمون على شروطهم، وإن كانت هذه الدورات لغرض التسويق، فلا يجوز (١).

# سابعًا: أحكام التأمين الصحي:

التأمين في اللغة العربية مشتق من الأمن، وهو طمأنينة النفس، وزوال الخوف، وله معان: منها إعطاء الأمان، وأقرب معاني التأمين إلى الاصطلاح المالي المعاصر: إعطاء الأمن؛ ذلك أن التأمين هو نشاط تجاري غرضه أن يحصل تأمين الأفراد والشركات من بعض ما يخافون من المكاره مُقابل عوض مالى.

(١) عن بحث (هدايا الشركات العاملة في المجال الطبي) للأستاذ الدكتور عبد الرحمن بن أحمد الجرعي، ضمن أبحاث مؤتمر الفقه الثاني بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية: ص (١٥٧) وما بعدها.

أ- أنواع التأمين وحكم كل نوع:

النوع الأول: التأمين التعاوني:

ومفهومه: أن يجتمع عدة أشخاص معرَّضِين لأخطار متشابهة، ويدفع كُلُّ منهم اشتراكًا معيَّنًا، وتُخَصَّص هذه الاشتراكات لأداء التعويض المستَحَقّ لمن يصيبه الضرر، وإذا زادت الاشتراكات على ما صُرِفَ من تعويض كان للأعضاء حق استردادها، وإذا نقصت طولب الأعضاء باشتراك إضافي لتغطية العجز، وأعضاء شركة التأمين التعاوني لا يَسْعَوْن إلى تحقيق ربح، ولكنهم يَسْعَوْن إلى تخفيف الخسائر التي تَلْحق بعض الأعضاء، فهم يتعاقدُون ليتعاونوا على تحمُّل مصيبة قد تَعُلُّ ببعضهم (۱).

# - حكم التأمين التعاوني:

هذا القسم من التأمين جائز شرعًا؛ لأنه يتفق مع مقاصد الشريعة التي تدعو إلى التكافل الاجتماعي على أساس من التبرع للأدلة الآتية:

- قال تعالى: ...وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكِي ... 👣 [المائدة].
- وعَنْ أَبِي مُوسَى هُ ، عَنِ النَّبِيِّ وَالَ : «المُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا، وَشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ »(١). وفيه: الحث على التعاون بين المؤمنين وتشبيههم بالبنيان يَشُدُّ بعضُه بعضًا.
- وعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلهُ اللهِ ا

وقد أفتى بجوازه هيئة كبار العلماء في المملكة العربية السعودية، وغيرها من المجامع الفقهية التي تناولت موضوع التأمين بالدراسة(٤).

:100 h

<sup>(</sup>١) الغرر في العقود وآثاره في التطبيقات المعاصرة، ص (٦٤١).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: (٢٤٤٦). صحيح مسلم: (٢٥٨٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: (٢٤٨٣).

<sup>(</sup>٤) فتاوى اللجنة الدائمة، (١٥/ ٢٨٧)، وما بعدها، قرار رقم: (٥١)، بتاريخ ٤/ ١٣٩٧ هـ. فقه النوازل، محمد بن حسين الجيزاني، (٣/ ٢٦٦-٢٨٧)، قرار مجمع الفقه الإسلامي المنبثق عن منظمة المؤتمر الإسلامي في دورة انعقاد مؤتمره الثاني بجدة من ١٠-١٦ ربيع الآخر ١٤٠٦هـ/ ٢٢ - ٢٨ كانون الأول

#### النوع الثاني: التأمين التجاري:

وفي هذا التأمين يلتزم المؤمَّن له بدفع قسط محدَّد إلى المؤمِّن، وهو الشركة التي يتكون أفرادها من مساهمين آخرين غير المؤمَّن لهم، وهؤلاء المساهمُون هم المستفيدون من أرباح الشركة.

# حكمه: اختلف الفقهاء المعاصرون في حكم هذا التأمين على قولين:

التقول الأول: تحريم التأمين التجاري، وهو قول جمهور الفقهاء المعاصرين، وبه صدر قرار هيئة كبار العلماء في المملكة العربية السعودية، والمجمع الفقهي الإسلامي بمكة المكرمة(١).

القول الثاني: جواز التأمين التجاري، وهذا قول بعض المعاصرين.

# والراجح قول جمهور الفقهاء المعاصرين بتحريمه؛ وذلك للأدلة الأتية:

١- اشتهال التأمين التجاري على الغَرَر الفاحش؛ لأن المستأمن (المؤمَّن له) لا يستطيع أن يعرف وقت العقد مقدار ما يعطي ويأخذ، فقد يدفع قسطًا أو قسطين، ثم تقع الكارثة فيستحق ما التزم به المؤمِّن، وقد لا تقع الكارثة أصلًا فيدفع جميع الأقساط، ولا يأخذ شيئًا، وكذلك المؤمِّن لا يستطيع أن يحدِّد ما يعطي ويأخذ بالنسبة لكل عقد بمفرده، وقد ورد في الحديث الصحيح النهى عن بيع الغَرَر (٢).

٢- اشتهال هذا العقد على ربا الفضل والنَّساء، فإن الشركة إذا دفعت للمستأمِن أكثر مما دفعه من النقود لها، فهو ربا فضل،
 وإذا دفعت الشركة للمستأمِن مثل ما دفعه لها أو أقل، يكون ربا نَسَاء، وكلاهما محرَّم.

٣- اشتهال التأمين التجاري على أكل أموال الناس بالباطل، فإن من يدفع أقساطًا نقدِيَّة، ولم يُعَوَّض عنها شيئًا، فإنها تضيع عليه بلا مقابل، ويكون من أَخَذَهَا قد أكلها بلا مقابل، وهو الباطل المنهى عنه (٣).

# ب- حكم التأمين الصحي:

عقد التأمين الصحي: اتفاق يلتزم بموجبه شخص، أو مؤسسة تتعهد برعايته، بدفع مبلغ محدَّد، أو عدد من الأقساط، لجهة معينة، على أن تلتزم تلك الجهة بتغطية العلاج، أو تغطية تكاليفه، خلال مدة معينة.

<sup>(</sup>٣) المعاملات المالية المعاصرة في الفقه الإسلامي، ص (١٢٢). فقه النوازل، ص (٢٨٣- ٢٨٥). موسوعة الفقه الطبي، المجلد الرابع، ص (١٨١٢)، وما بعدها.



<sup>(</sup>دیسمبر) ۱۹۸۵م.

<sup>(</sup>١) قرار هيئة كبار العلماء، رقم: (٥٥)، بتاريخ: ٤/٤/١٣٩٧هـ، فقه النوازل، (٣/ ٢٦٨-٢٨٥)، وفتاوَى اللجنة، (١٥/ ٢٧٥)، وما بعدها، قرار مجمع الفقه الإسلامي في دورته الأولى المنعقدة في ١٠ شعبان ١٣٩٨هـ هـ بمكة المكرمة.

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم: (۱۵۱۳).

#### رحكمه:

- أ- إذا كان التأمين الصحي مباشرًا مع المؤسسة العلاجية، فإنه جائز شرعًا بالضوابط التي تجعل الغَرَر يسيرًا مُغتَفَرًا، مع توافر الحاجة التي تُنزَّل منزلة الضرورة؛ لتعلق ذلك بحفظ النفس والعقل والنسل، وهي من الضروريات التي جاءت الشريعة بصيانتها، ومن الضوابط المشار إليها:
  - ١ وضع مواصفات دقيقة تحدِّد التزامات كل من الطرفين.
  - ٢- دراسة الحالة الصحية للمستأمن، والاحتمالات التي يمكن التعرض لها.
- ٣- أن تكون المطالبات المالية من المؤسسة العلاجية إلى الجهة مرتبطة بالأعمال التي تم تقديمها، وليس بمبالغ افتراضية،
   كما يقع في شركات التأمين التجارية.
- ب- إذا كان التأمين الصحي عن طريق شركة تأمين إسلامي (تعاوني أو تكافلي)، تُزاوِل نشاطها وفق الضوابط الشرعية بشأن التأمين فهو جائز.
- ج- إذا كان التأمين الصحي عن طريق شركة تأمين تجاري فهو غير جائز؛ لأنه مُشْتَمِل على الغَرر والجَهَالَة؛ وذلك أن الشَّخْص الْمُؤمَّن له يَدفَع مبلغًا يسيرًا مِنَ الْمَال، وقد يَتَعالَج بأكثر مِنه، وقد لا يَحتاج إلى العلاج لِعِدَّة سَنوات، فهذا اللَّال الذي دَفعه ليس على عوض مُعيَّن، بل على شيء مُتوقَّع، وعلى شيء مُحتَمَل الْوُقُوع وعَدَم الوُقُوع، ففيه أكْل أموال الناس بالباطِل من قبَل تلك الشركات، ولا يجوز التعاون على الإثم والعُدوان.



# الجمعية العلمية السعودية للدراسات الطبية الفقهية جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية- كلية الطب الرياض

الرؤية: أن تكون الجمعية مرجعاً علمياً رائداً في الدراسات والاستشارات و التعليم المستمر والبحث العلمي في القضايا الطبية الفقهية. الرسالة: تشجيع إجراء الدراسات والبحوث العلمية ونشر الوعي بالفقه الطبي

الرسالة: تشجيع إجراء الدراسات والبحوث العلمية ونشر الوعب بالفقه الطبي وتنسيق الجهود بين الجهات ذات العلاقة بالقضايا الطبية الفقهية وتقديم الاستشارات وتنمية الموارد البشرية المتخصصة في القضايا الطبية الفقهية. القيم:

- •المهنية
- المبادرة
- •الجودة (التأصيل)
- •التطوير المستمر
- •العمل بروح الفريق

ssmj@imamu.edu.sa يسعدنا تواصلكم مع الجمعية http:\\sssmj.imamu.edu

@SSMJ\_imamu :تويتر:

ماتف/ 0112591818 - فاكس/ 0112586667 فاكس/ 0550968106